
Wendepunkte
Thema Religion 

5 



Wendepunkte 5

  
  
  

  
  

 
  

  
  

 
 

 
 

  
 

 
 

  
 

 
  

 

  
  

 Das kannst 
du glauben 

Du hältst die fünfte Ausgabe von «Wendepunkte» 
in den Händen, unseres Mitarbeitenden-Magazins 
der Direktion JI. Und vielleicht wunderst du dich: 

Was hat unsere Direktion mit Religion zu tun? 
Meine Antwort: eine ganze Menge. 
Genau davon erzählt dieses Heft. 

Das Wichtigste für uns: Seit dem 1. Januar verfügt 
die Direktion JI über eine Fachstelle Religion. 

Neben vielem anderen sind wir nämlich auch die 
Religions-Direktion des Kantons Zürich, jene Stelle 

also, die für ein konstruktives Neben- und Miteinander 
von Staat und Religionsgemeinschaften sorgt. 

Das Verhältnis von Staat und Religion hat es in sich. 
Wenn im Lauf der Geschichte jemand den Staat 

grundsätzlich infrage gestellt hat, dann waren es in 
der Regel die Religionsgemeinschaften. 

Ich bin überzeugt: Eine gute Zusammenarbeit von 
Staat und Religionsgemeinschaften macht unsere 
Gesellschaft friedlicher und widerstandsfähiger. 

Denn Religion kann eine bedeutende soziale 
und moralische Ressource sein – vorausgesetzt, sie 

bewegt sich im Rahmen der demokratischen Ordnung. 
Dann stärkt sie den sozialen Frieden und 

bietet Gläubigen wie Nichtgläubigen einen Horizont, 
der über das eigene Dasein hinausweist. 

Darum setze ich auf eine aktive Religionspolitik. 
Und dich lade ich herzlich ein: Tauche ein 

in diese «Wendepunkte»-Ausgabe. 

Jacqueline Fehr 

3 



    
   

  

  
  

 

 
  
 

 

 
 

  

 
 

  
  

 

  

  
 

  

  
 

   

  

  
 

  

 
 

 

 
  

  

 

 

  
 

 
 

 

 

  
  

Inhalt Wendepunkte 5 

Seite 6 
Seite 6 Wenn der Imam mit dem Rabbi kickt 

Wie die Spieler und Spielerinnen 
des FC Religionen auf dem Fussballplatz 
den interreligiösen Dialog pflegen. 

Seite 12 

Nachgezählt 
Wer kümmert sich im Gefängnis um den Glauben? 
Woher bekommen die Kirchen ihr Geld? 
Zahlen und Fakten zum Thema Religion. 

Seite 14 
Sinnsuche auf der Yogamatte 
Wie die einst spirituelle hinduistische Praxis zum 
globalen Lifestyle-Produkt wurde. 

Seite 16 Seite 16 

«Nur wenn man sich kennt, kann man
über schwierige Themen sprechen» 
Franziska Driessen-Reding, Leiterin der Fachstelle 
Religion, über die Wahrung des religiösen Friedens. 

Seite 22 

Andere Länder, andere Ehen 
Vor dem Gesetz verheiratet sein. Hört sich 
einfach an. Kann aber auch kompliziert werden. 
Und das hat viel mit Religion zu tun. 

Seite 24 

Erst Einheit, dann Vielfalt 
Wie sich die Religion im Kanton Zürich in 
175 Jahren gewandelt hat. 

Seite 32 

Mit Rat, Tat und einem Infomobil 
vor dem Gefängnis 
Ein ökumenisches Projekt hilft Angehörigen 
von Verhafteten. 

Impressum 

Seite 34 

Seite 42 

Seite 48 

Seite 34 

Wiedersehen mit dem Bischof 
Schon im Gymnasium wollte er Priester 
werden, hielt das aber vor seinen Eltern 
geheim. Jetzt ist Beat Grögli Bischof. 

Seite 41 

KI und Religion – ein Widerspruch
oder eine göttliche Fügung? 
Auch die Religionsgemeinschaften 
experimentieren mit Künstlicher Intelligenz. 
Von Predigt-Bots und Roboter-Mönchen. 

Seite 42 

Heiliger Bimbam 
Stefan Mittl ist Kirchenglockenexperte – 
obwohl ihm der Begriff eigentlich nicht gefällt. 

Seite 45 

Gott und die Welt 
Nicht nur Glocken klingen schön. 
14 (mehr oder weniger) spirituelle Songs. 

Seite 46 

Brücken bauen 
Ein Team der Kantonspolizei im ganz 
besonderen Einsatz. 

Seite 48 

Die Verwandlung 
Eines wird zur Schule, eines zum Restaurant, 
eines beherbergt das Parlament. Gotteshäuser 
und ihre neue Nutzung. 

Seite 54 

Selektionsverfahren 
Wie die katholische Kirche bei der 
Rekrutierung von Seelsorgenden prüft, ob 
sich eine Person eignet oder nicht. 

Herausgeber Generalsekretariat JI, Abteilung Kommunikation, kommunikation@ji.zh.ch 
Redaktion und Gestaltung Panda & Pinguin GmbH | Benjamin Tommer 
Erscheinungdatum Januar 2026 Druck Erni Druck | Klimaneutral gedruckt | Alle Rechte vorbehalten. 

4 5 

mailto:kommunikation@ji.zh.ch


Die 7 verbindet sie alle:   
Die Mitglieder des FC Religionen. 

Auf dem Fussballplatz pflegen die Spielerinnen 
und Spieler des FC Religionen   

den interreligiösen Dialog. Und schlagen dabei 
nicht selten Politikerinnen und Politiker. 

Wenn der   
Imam mit dem   

Rabbi kickt 

6 

FC Religionen 

7 

Wendepunkte 5 



Sie tragen Fussballtrikots und dunkelrote Hosen, Stul-
pen und Nockenschuhe. Auf ihrer Brust prangen die 
Embleme der Weltreligionen, auf dem Rücken tragen 
sie alle die Nummer 7. Sie heissen Irfan, Felix, Veronika 
oder Shirtai, sind Juden, Muslime, Katholikinnen, Refor-
mierte, Pfarrerinnen, Imame, Diakone, Lehrer, Rabbi-
ner. Und sie spielen alle im FC Religionen. 
Felix Reich, GC-Fan, Pfarrerssohn und Redaktions-
leiter von «reformiert», ist der Kapitän des FC Reli-
gionen. Er liebt den Fussball – und setzt sich für den 
interreligiösen Dialog ein. Deshalb zögerte er keinen 
Moment, als es vor 13 Jahren darum ging, den Fuss-
ballclub nach dem Rücktritt seines 
Gründers Christoph Sigrist weiter-
zuführen: «Für mich war klar: Beim 
FC Religionen helfe ich gerne mit.» 
2008 war es, als Sigrist, Diakonie-

-wissenschaftler und damals Gross
münsterpfarrer, den FC Religionen 
– oder «die Religiösen», wie er sie 
nennt – ins Leben rief. Die Europa-
meisterschaft in der Schweiz stand vor der Tür. «Als 
angefressener Fussballer wollte ich auch als Pfarrer 
etwas zur EM beitragen», sagt Sigrist. 
Sigrist kickte schon als Kind. Seine Zuschauerinnen 
seien die alten Frauen aus dem Altersheim neben 
seiner Schule gewesen, erinnert er sich. Und Sigrist 
ist nicht nur FCZ-Fan, sondern ein richtiger Fussball-
Aficionado. 2005 erntete er mit einer öffentlichen 
Aktion Bewunderung und Kritik: Nach der «Schande 
von Istanbul» liess er die Grossmünster-Glocken läu-
ten. Damals spielte die Schweizer Nati in der Barrage 
gegen die Türkei. Nach einem Sieg im Heimspiel ver-
lor sie in einem aufregenden Match das Rückspiel in 
Istanbul. Dank der Auswärtstorregel konnte sich die 
Nati aber dennoch für die WM qualifizieren. Von tür-
kischen Fans mit Gegenständen beworfen, von Spie-
lern und Funktionären attackiert, flüchteten die Nati-
Spieler in die Katakomben. Einzelne Spieler wurden 
dabei sogar verletzt. Ob Sigrist die Glocken als Zei-
chen des Friedens läuten liess oder zur Feier der 
Schweizer WM-Qualifikation, das verriet er nie so 
richtig. 

Für Sigrist ist der Fussballplatz ein «Forschungslabor 
der Gesellschaft». Er, der im dunklen Anzug auf das 
Spielfeld gerauscht kommt, seine Professoren-Mappe 
ins Gras wirft und sich an der Seitenlinie bis auf die 
Unterhose auszieht, um sich ins Fussballtenue zu 
werfen, ist überzeugt: «Übers Tschutten gelingt die 
Integration und damit die Verständigung unter den 
Religionen.» Das hat er selbst als ehemaliger Kapitän 
des FC Religionen zur Genüge erlebt. «Es gibt nur 
ein Fussballfeld, und auf diesem Feld müssen wir 
zusammen spielen, sonst gelingt uns nichts.» Fuss-
ball sei die beste Form der interreligiösen Begegnung. 

Nun ist es nicht so, dass im Kanton 
Zürich keine institutionalisierten 
Formen der interreligiösen Zusam-
menarbeit existieren. Am Interreli-
giösen Runden Tisch treffen sich 
die Leitungsverantwortlichen der 
verschiedenen Religionen und Kon-
fessionen regelmässig zum Ideen- 
und Gedankenaustausch und för-

dern den Dialog. «Im Hintergrund leistet der Interre-
ligiöse Runde Tisch auf verschiedenen Ebenen Ver-
mittlungsarbeit zwischen Religionsgemeinschaften 
und Behörden und setzt sich für ein respektvolles, 
tolerantes und gegenseitig unterstützendes Mitein-
ander aller Religionen im Kanton Zürich ein», heisst 
es auf der Homepage des Runden Tisches. 
Auch Felix Reich bestätigt: «Der interreligiöse Diskurs 
im Kanton Zürich ist stabil, und er ist in den letzten 
Jahren gewachsen.» In den letzten Jahren, ganz 
besonders nach dem traumatischen Terrorangriff des 
7. Oktober 2023, sei es aber noch wichtiger gewor-
den, dass es auch informelle Zusammentreffen der 
Religionen gebe. «Nirgends ist der Austausch so 
unmittelbar wie auf dem Fussballfeld», ist Reich über-
zeugt. «Auf dem Platz stehen wir ohne Namensschild 
und ohne Bezeichnung. Ob jemand jüdisch, christ-
lich oder muslimisch ist, ist in diesem Moment ein-
fach egal.» Es gehe darum, gut zu kicken, Tore zu 
schiessen. 
In der Kabine oder nach dem Spiel komme man ins 
Gespräch über die Rolle, welche die Spielerinnen und 

Von Sabina Sturzenegger (Text) und Boris Müller (Fotos) 

«Auf dem Fussball-
platz stehen wir 
ohne Namens-

schild, es ist egal, 
wer du bist.» 

Interreligiöser Match: Wenn die katholische Theologin 
mit dem Imam auf dem Fussballfeld steht. 

8 

FC Religionen 

9 

Wendepunkte 5 



Spielerin und Spieler im FC Religionen (v. l.): Veronika Jehle, Christoph Sigrist, 
Irfan Musliji, Felix Reich, Fahredin Bunjaku und Muris Begovic. 

Spieler ausserhalb des FC haben. «Da kann es schon 
passieren, dass der Pfarrer aus Gossau plötzlich 
plant, mit seiner Konfirmationsklasse den Imam in 
seiner Moschee zu besuchen», sagt Reich. Er ist sich 
sicher: Der Gossauer Pfarrer hätte nicht gegoogelt, 
um an den Kontakt des Imams zu kommen – «aber 
auf dem Fussballfeld hat es geklappt!» 
Im FC Religionen gelinge es, zusammenzuhalten, 
auch in einem zunehmend rauen Klima. Der Club sei 
in den letzten Monaten sogar grösser geworden. Aus-
tritte hat Reich keine zu verzeichnen: «Ich kenne 
jedenfalls niemanden, der vom Mailverteiler gelöscht 
werden will.» 
Die Mitglieder des FC Religionen sind fast alles Geist-
liche, sie haben im echten Leben die unterschied-
lichsten Funktionen inne. So vertritt der Gymnasial-
lehrer Shirtai Holtz die Israelitische 
Cultusgemeinde Zürich auch in 
anderen interreligiösen Gemein-
schaften. Muris Begovic ist Präsi-
dent der Vereinigung der Islami-
schen Organisationen in Zürich. Er 
ist Armeeseelsorger und verant-
wortlich für die Qualitätssicherung 
der muslimischen Seelsorge in 
öffentlichen Institutionen. Eine der wenigen Frauen 
im Team ist Veronika Jehle, Co-Redaktionsleiterin 
beim «Forum», dem Magazin der katholischen Kirche 
im Kanton Zürich, auch sie ausgebildete Theologin. 
Manche der Spielerinnen und Spieler reisen von weit 
her an, um mit ihrem Team auf dem Rasen zu stehen. 
Ein Islamwissenschaftler aus Fribourg tschuttet mit, 
ein Jugendseelsorger kommt aus dem Wallis. Letz-
terer ist nicht nur ein Fachmann für Religion, sondern 
auch ehemaliger Nati-B-Spieler. Er kann den Match 
prägen, darum setzt er sich für ein Spiel gern vier 
Stunden in den Zug. 
Zu den gegnerischen Teams des FC Religionen gehö-
ren der FC Kantonsrat Zürich, der FC Gemeinderat 
oder der FC NZZ. Auf den Kantons- und Gemeinde-
rat treffen «die Religiösen» einmal im Jahr. Auch gegen 
den FC Inter Pöschwies, das Team der Justizvoll-
zugsanstalt, trete man regelmässig an, so Reich: 
«Gegen die Pöschwies mussten wir schon oft ganz 
schön einstecken.» Anders sieht die Bilanz gegen die 
Politikerinnen und Politiker aus – dort gehört der FC 

Religionen zu den gefürchteten Gegnern. Auch der 
Stadtzürcher SP-Kantonsrat Tobias Langenegger 
weiss das. «Als ich das erste Mal gegen den FC Reli-
gionen antrat, dachte ich, es würde ein gemütliches 
Spiel», erinnert er sich im «reformiert». «Weit gefehlt! 
Die Kickerinnen und Kicker sind mega bissig, spielen 
richtig guten, sehr fairen Fussball und wollen vor allem 
eins: gewinnen!» Schon sein erstes Spiel im Jahr 2008 
gegen den FC Nationalrat gewann der FC Religionen 
mit 6:1. 
Dass alle im FC Religionen die Zahl sieben auf dem 
Rücken tragen, hat mehrere Gründe: Es verwirrt das 
gegnerische Team auf dem Platz und zeigt, dass in 
diesem Fussballclub alle gleich sind. Zudem hat die 
Zahl 7 – man ahnt es – eine religiöse Bedeutung. Und 
zwar in allen Weltreligionen: Bei den Christen wird 

die Schöpfungsgeschichte als sie-
bentägiger Prozess dargestellt, der 
jüdische Kalender kennt sieben 
Feste, und im Islam gibt es die sie-
ben Himmelswege im Koran. 
Nicht alle im Religionen-Club seien 
fussballerisch talentiert, meint 
Christoph Sigrist noch zum Schluss. 
Um dies zu veranschaulichen, fasst 

er scherzhaft zusammen, wie ein Match in seinem 
Team abläuft: «Der Katholik steht im Schilf und trifft 
den Ball nicht. Der Imam hockt draussen, raucht, 
kommt ins Spiel und schiesst ein Tor.» Er selber sei 
der, «der nach zehn Minuten mit einer Zerrung und 
schmerzverzerrtem Gesicht das Spielfeld räumt». 
Trotzdem denkt der 62-Jährige nicht daran, mit dem 
interreligiösen Tschutten aufzuhören. Auch für Kapi-
tän Reich ist der FC Religionen wichtiger denn je. Er 
glaubt nicht nur an den Dialog, sondern vor allem 
auch an den Fussball: «Für mich gibt es nichts Schö-
neres.» 
Imam Irfan Musliji, der ebenfalls auf dem Fussballfeld 
steht und sich für einen Penalty parat macht, lobt 
seinen Kapitän: «Er ist ein sehr agiler Feldspieler und 
guter Torschütze.» Dann versenkt Imam Musliji sei-
nen Penalty. Und Pfarrer Christoph Sigrist bleibt nur 
noch zu sagen: «Es gibt keine muslimischen Penaltys 
oder jüdische, christliche, buddhistische oder athe-
istische, sondern nur Penaltys, die verschossen oder 
versenkt werden.» 

«Der Katholik 
steht im Schilf, der 
Imam kommt ins 

Spiel und schiesst 
gleich ein Tor.» 

FC Religionen 

11 10 

Wendepunkte 5 



Rund 400 Millionen Franken Kirchensteuern 
von natürlichen und juristischen Personen neh-
men die Kirchgemeinden im Kanton Zürich in der 
Regel pro Jahr ein, jeweils etwa die Hälfte davon 
für die evangelisch-reformierte und die römisch-
katholische Kirche. 
50 Millionen Franken erhalten die fünf aner-
kannten Religionsgemeinschaften jährlich vom   
Kanton Zürich als Abgeltung für gesellschaftliche 
Leistungen. Die katholische und die reformierte 
Kirche geben künftig einen Teil davon weiter. 
Je eine Million Franken pro Jahr geht an 
Glaubensgemeinschaften, die nicht vom Kanton 
anerkannt sind. Unter anderem wird damit 
die muslimische Seelsorge in Spitälern oder 
Asylzentren unterstützt. 

Nachgezählt 
Von Lara Krippner 

11

2024 

Rikon: Erstes tibetisches Kloster 
im Westen 

Breslauer Schriften in Zürich 

Leben ohne Kirche 

Religiöser Beistand im Gefängnis 

Personen haben im Jahr 2025 bei   
der Abteilung Zivilstandswesen des 
Gemeindeamts einen Antrag auf 
Namensänderung aus religiösen   
Gründen eingereicht. 

wurde Frank Bangerter zum ersten schwulen 
Bischof der Christkatholischen Kirche gewählt. 

Im Hinduismus gibt es etwa 330 Millionen 
Götter. Jedes Dorf in Indien hat eine eigene   
Dorfgottheit. 

Es gibt rund 25 verschiedene Sorten Weihrauch. 
Schon die alten Ägypter, die antiken Römer oder 
jüdische Priester ab etwa 540 v. Chr. verbrannten 
im Tempel Weihrauch für kultische Zwecke.   
Seit dem 4. Jahrhundert zog der Weihrauchduft 
mehr und mehr ins Christentum ein. 

Der Kirchturm der reformierten Kirche St. Peter   
in der Altstadt von Zürich hat das grösste Turm-
zifferblatt Europas, sein äusserer Durchmesser 
beträgt 8,64 Meter. 

Höchster Kirchturm in der Schweiz:   
Berner Münster mit 100,6 Metern;   
im Kanton Zürich: Predigerkirche mit 97,0 Metern. 

Im Zweiten Weltkrieg wurde die bedeutende Biblio-
thek des Rabbinerseminars in Breslau weitgehend 
zerstört. Der nach Kriegsende entdeckte Restbe-
stand, die sogenannten «Breslauer Schriften», kam 
1950 in die Schweiz. Die meisten der rund 6000 
Bücher befinden sich in Zürich in der Bibliothek der 
Israelitischen Cultusgemeinde. 

Das erste tibetisch-buddhistische Kloster ausser-
halb Asiens steht im Kanton Zürich: in Rikon im 
Tösstal. Es wurde 1968 in Betrieb genommen, 
nachdem die Schweiz als eines der ersten Länder 
im Westen im grösseren Massstab tibetische 
Flüchtlinge aufgenommen hatte. 

1970 zählten im Kanton Zürich noch rund   
94 Prozent der Bevölkerung zur reformierten oder 
katholischen Kirche. Bis heute hat sich das Bild 
stark gewandelt: Ende 2024 waren 362 032 Men-
schen (22,4 Prozent der Wohnbevölkerung)   
reformiert und 337 564 (20,9 Prozent) katholisch. 
Mehr als die Hälfte der Bevölkerung (56,7 Pro-
zent) gehört keiner oder einer anderen Religions-
gemeinschaft an. 

In den Gefängnissen des Kantons Zürich sind 
regelmässig Seelsorgerinnen und Seelsorger   
verschiedenster Glaubensrichtungen im Einsatz: 
elf römisch-katholische, zehn evangelisch- 
reformierte, sieben muslimische, ein christlich-
orthodoxer und ein jüdischer. Bei Bedarf   
stehen zudem ein buddhistischer Mönch, ein   
Hindupriester, zwei weitere Rabbiner und weitere 
christlich-orthodoxe Seelsorger bereit. 

26 
Fenster im Gebetsraum der im Jahr 2024   
eingeweihten albanischen Moschee in Winterthur-
Töss stehen für die 26 Kantone der Schweiz – als 
Zeichen der Zugehörigkeit zur und Verbundenheit   
mit der Schweiz. 

Das liebe Geld 

Evangelisch-reformiert 

Römisch-katholisch 

Ohne Religionszugehörigkeit 

Andere christliche Glaubensgemeinschaften 

Andere Religionsgemeinschaften 

Jüdische Glaubensgemeinschaften 

Islamische Glaubensgemeinschaften 

500 000 

400 000 

300 000 

200 000 

100 000 

0 

19
70

 

19
80

 

19
90

 

20
00

20
10

 

20
20

 
20

23
 

Q
ue

lle
: B

FS
-V

Z 

Fo
to

:A
la

m
y 

13 

Wendepunkte 5 

12 

Zahlen & Fakten 



Ich, 29 Jahre alt, Religionswissenschaftlerin, aufge-
wachsen in einem katholisch-muslimischen Umfeld, 
aber selbst nie getauft, praktiziere Yoga – neben 
anderen Sportarten. In diesem Artikel begebe ich 
mich auf Spurensuche: Wie wurde die einst spiri-
tuelle hinduistische Praxis zur populären Fitness- 
und Entspannungstechnik – auch in der Schweiz? 
Und: Macht meine wöchentliche Yogastunde mich 
automatisch spirituell oder gar religiös, obwohl ich 
mich als Agnostikerin bezeichnen würde? 
Yoga gehört zu den sechs philosophischen Schulen 
Indiens, die in der brahmanisch-hinduistischen Tra-
dition wurzeln. Seine Anfänge reichen bis in die vedi-
sche Zeit (circa 1500–500 v. Chr.) zurück. Ursprüng-
lich diente Yoga als meditativ-asketische Praxis, um 
Körper und Seele zu verbinden und Selbsterkenntnis 
zu erlangen. 
Mit dem Yogasutra des Patanjali (4.–5. Jh. n. Chr.) 
erhielt Yoga eine systematische philosophische 
Grundlage. Patanjali beschrieb unter anderem den 
achtgliedrigen Pfad des Yoga – eine umfassende 
Lebensweise, die weit über körperliche Übungen 
hinausgeht und zur Erleuchtung führen soll. Bis ins 
20. Jahrhundert blieb Yoga jedoch den höheren Kas-
ten Indiens vorbehalten, vor allem Priestern und Krie-
gern. Frauen und Angehörige niedrigerer sozialer 
Gruppen waren weitgehend ausgeschlossen. 
Sowohl die Portugiesen als auch die Briten lehnten 
Yoga aufgrund seiner Verbindung zum Hinduismus 
ab. Diese Ablehnung machte Yoga für viele Inderin-
nen und Inder zum Symbol kultureller Identität und 
Selbstbestimmung. Britische Kolonialbeamte ent-
deckten allerdings bald die körperlichen Aspekte 
des Yoga: Sie integrierten einzelne Asanas in ihre 
gymnastischen Übungen. Vermutlich sind Haltungen 
wie der Herabschauende Hund oder der Krieger II 
auch dieser Vermischung zu verdanken. 

Ende des 19. Jahrhunderts brachten indische 
Gelehrte und spirituelle Lehrer Yoga in den Wes-
ten. Swami Vivekananda stellte es 1893 auf dem 
Weltparlament der Religionen in Chicago vor. Um 
den Westen für den Hinduismus zu gewinnen, 
passte er Yoga an: Er liess spirituelle und kultu-
relle Elemente weg und betonte Wissenschaft und 
Rationalität. In den 1960er- und 1970er-Jahren 
trugen die Beatles zum Yoga-Boom im Westen 
bei, denn die Mitglieder der Band hatten sich im 
Ashram von Maharishi Mahesh Yogi in transzen-
dentaler Meditation ausbilden lassen. In der 
Schweiz wurde Yoga bereits im frühen 20. Jahr-
hundert auf dem Monte Verità praktiziert – vor 
allem von Menschen, die ein naturnahes Leben 
suchten und gesellschaftlichen Zwängen entflie-
hen wollten. 
Der Boom weckte auch das Interesse der Wissen-
schaft. Studien zeigten, dass Yoga Stress mindert, 
die Herzgesundheit stärkt und bei Angststörungen 
hilft. So fand Yoga seinen Weg ins westliche Gesund-
heitswesen. Heute praktizieren weltweit rund 300 
Millionen Menschen Yoga. In Indien bleibt es eng 
mit Spiritualität und Philosophie verbunden. In Europa 
und den USA steht meist die körperliche Fitness im 
Vordergrund. Gleichzeitig hat die Kommerzialisie-
rung zugenommen: Yogamatten, Designerkleidung, 
Bücher, Workshops, Playlists – Yoga ist ein globales 
Lifestyle-Produkt geworden. 
Meine wöchentliche Yogastunde macht mich also 
noch nicht zu einer religiösen Person. Yoga hat zwar 
eine philosophisch-spirituelle Dimension, ist aber in 
erster Linie eine Lebensweise. Und so hängt die 
praktische Bedeutung des Begriffs bis heute vor 
allem von der jeweiligen Person ab. Für mich ist Yoga 
der perfekte Ausgleich nach einer intensiven Arbeits-
woche. 

Sinnsuche auf der Yogamatte   
Von Nina Yehia 

Fo
to

: A
la

m
y 

Trugen zum Yoga-Boom 
bei: Die Beatles 

Paul McCartney und 
George Harrison bei 

Maharishi Mahesh Yogi   
in Indien, 1968.   

15 

Wendepunkte 5 

14 

Religion im Alltag 



Franziska Driessen-Reding war   
als erste Frau Präsidentin   

des katholischen Synodalrats des 
Kantons Zürich. Ab Januar 2026 
leitet sie die Fachstelle Religion. 

Franziska Driessen-Reding, Leiterin der 
neuen Fachstelle Religion, über die Wahrung 
des religiösen Friedens, die Unterstützung 
nicht-anerkannter Religionsgemeinschaften 

und den Umgang mit Religionslosen. 

«Nur wenn   
man sich kennt, 

kann man   
über schwierige 

Themen   
sprechen» 

17 

Wendepunkte 5 

16 

Fachstelle Religion 



Das könnte aber schnell ausufern. 
In Dänemark wird jede Religionsgruppe, die mindes-
tens 50 Mitglieder hat, staatlich anerkannt, wenn sie 
es wünscht. Nur anerkannt, nicht finanziell unterstützt. 
Damit hat der Staat Kontakt zu über 500 Gemeinschaf-
ten: Es sei wichtig, dass man sich kennt. Ich möchte 
es ebenso handhaben. 

Kannst du dir vorstellen, dass der Kreis der 
fünf Anerkannten bei uns grösser wird? 
Das ist letztlich eine politische Frage. Dazu müsste man 
die Kantonsverfassung, die Kirchengesetze und das 
Gesetz über die jüdischen Gemeinden ändern. Verfas-
sungsänderungen brauchen eine Volksabstimmung. 
Ob die Bevölkerung schon bereit ist? 
Auch die katholische Kirche wurde 
erst 1963 staatlich anerkannt. 20 
Jahre davor hätten die Reformierten, 
deren Anteil damals drei- bis viermal 
höher war als jener der Katholikinnen 
und Katholiken, womöglich noch 
Nein gesagt. 

Glaubst du? 
Ja, das war eine andere Zeit. Refor-
mierte gingen nicht zum katholischen Bäcker und 
umgekehrt die Katholikinnen nicht zum reformierten 
Metzger. Erst in den 1960er-Jahren war die Zeit reif. 
Mit der neuen Kantonsverfassung wurden 2005 dann 
auch die jüdischen Gemeinschaften anerkannt. 

Nun wären eigentlich die Muslime dran. 
Die entsprechende Debatte läuft ja schon länger. Und 
ich finde, bei Menschen, die in der dritten Generation 
da sind und in Moscheen gehen, die seit 50 Jahren 
bestehen, kann man nicht mehr fragen: «Können die 
sich denn integrieren?» Sie sind hier daheim. Sprechen 
oft kaum mehr die Sprache ihrer Grosseltern. Für sie 
muss das Gebet in der Moschee deutsch sein. Aber 
im Moment geht es gar nicht um die Frage der Aner-
kennung, sondern darum, dass die muslimische 
Gemeinschaft möglichst professionell aufgestellt ist. 

Aufgestellt für welche Aufgabe? 
Ein Beispiel: Im Patientinnen- und Patientengesetz 
steht, dass alle Anrecht auf ihre eigene Seelsorge 
haben. Dieses Anrecht ist auch ein Auftrag – für den 

die anerkannten Religionsgemeinschaften über einen 
Rahmenkredit Geld erhalten. Die muslimische Gemein-
schaft hat in den letzten Jahren eine eigene, muslimi-
sche Seelsorge auf die Beine gestellt. Wir haben das 
immer unterstützt. Wenn diese professionell aufgestellt 
ist und die muslimischen Seelsorgenden gut ausgebil-
det sind, profitieren alle: die Patientinnen und Patienten 
und das Spital. 

Hast du auf muslimischer Seite   
entsprechende Ansprechpartner? 
Die VIOZ und der Verein Qualitätssicherung der Mus-
limischen Seelsorge QuaMS machen das sehr gut. 
Mit regelmässigen Besuchen in Spitälern, Gefängnis-

sen, Asylzentren. Sie bilden ihre 
Leute auf höchstem Niveau aus. 

Aber das wird in der Öffent-
lichkeit zu wenig geschätzt?
Nun, die Abstimmung über die mus-
limischen Grabfelder in Weinfelden, 
die mit einem Nein endete, geht mir 
nicht aus dem Kopf. Nicht einmal, 
wenn sie gestorben sind, hat man 
ein Plätzchen für sie! Wie erniedri-

gend muss das sein für jemanden, der hier zur Welt 
kam und seine Eltern nicht im Kosovo, sondern hier 
beerdigen möchte. 

Das klingt alles, als könntest du dir eine 
Anerkennung der Muslime vorstellen – aber 
möchtest einfach kein Volks-Nein riskieren. 
Ich bin gar nicht sicher, ob die Anerkennung der ein-
zige Weg ist. Der Staat kann auch anders zeigen, dass 
er estimiert, was Religionsgemeinschaften für die 
Gesellschaft tun. 

Estimieren ist gut, aber die einen bekom-
men Kantonsbeiträge, die andern nicht. 
Das ist genau mein Thema. Die Anerkennung ist ein 
Privileg, hat aber auch gesellschaftlichen Nutzen. Ich 
bin ziemlich sicher, dass sich die katholische Kirche 
im Kanton Zürich dank dieses Systems demokratisiert 
und eine Synode gegeben hat. Zürcherinnen und Zür-
cher profitieren davon. Vielleicht könnte der Kanton 
vergleichbare Entwicklungen auch ohne Kantonsbei-
träge fördern. 

Franzika, du engagierst dich seit Jahren in 
der katholischen Kirche. Wärst du gerne 
Pfarrerin geworden? 
Das war nie meine Idee. Ich wuchs in einer sehr libe-
ralen, offenen, tollen Pfarrei auf. Mit einem Pfarrer, der 
uns Jugendliche gut aufnahm, begleitete und nicht 
irgendwelche klerikalen Strukturen betonte. Dass 
meine Mutter schon vor 40 Jahren in der Kirche pre-
digen durfte, war bei uns einfach normal. Für diese 
Kirche wollte ich etwas tun. Zuerst vier Jahre im Par-
lament, in der Synode. Dann sagte mir der damalige 
Präsident: «Wenn du wirklich etwas bewegen willst, 
musst du in die Exekutive, in den Synodalrat.» Dort 
war ich dann sieben Jahre, danach wurde das Präsi-
dialamt frei. 

Du warst die erste katholische 
Synodalratspräsidentin. 
Genau. Schon in jenen fünf Jahren pflegte ich mit der 
Direktion der Justiz und des Innern regen Austausch, 
weil für Jacqueline Fehr dieser Austausch ja sehr wich-
tig ist. Kurz nach Ende meiner Amtsdauer war die Stelle 
der Religionsdelegierten ausgeschrieben. Und so darf 
ich nun seit über zwei Jahren als Delegierte im Einsatz 
sein. 

Dein angestammter Beruf ist 
Hauswirtschaftslehrerin. 
Ja, ich bin Pädagogin. Ich arbeitete am Flughafen als 
Supervisor und schulte dort die Check-in-Mitarbei-
tenden. Das Engagement bei der katholischen Kirche 
lief nebenher. So im Sinn: «Geh doch mal in die Syn-
ode, wir haben sonst niemanden. Wenn's dir nicht 
passt, kannst du ja wieder aufhören.» Ich fand das 
dann aber sehr abwechslungsreich und interessant. 
Wir haben in der Schweiz das einmalige System, dass 
die Synoden – also Parlamente – über Kirchensteuer-
gelder entscheiden und nicht die Bischöfe wie etwa 
in Deutschland. Die Synoden sind ein Korrektiv. Das 
gefiel mir. Und ich provozierte auch gern. 

Womit denn? 
Ich war etwa im Komitee für «Ehe für alle», ging gerne 

an die Pride. Ich fand, wir als Kirche können nicht eine 
Form der Ehe über die andere stellen. 

Ab 1. Januar leitest du die neue Fachstelle 
Religion. Was wird sich ändern? 
Am prinzipiellen Aufgabenbereich eigentlich nichts. 
Wir bleiben zuständig für die Beziehungen des Staa-
tes zu den Religionsgemeinschaften. Jacqueline Fehr 
trifft sich einmal im Jahr mit allen anerkannten Gemein-
schaften und bespricht Legislaturschwerpunkte, die 
auch in Arbeitsgruppen vertieft werden. Zudem trifft 
sie sich ebenfalls jährlich mit jeder einzelnen dieser 
Gemeinschaften. 

Welches sind die Anerkannten? 
Es sind fünf: die reformierte Landeskirche, die katho-
lische Körperschaft und die christkatholische Kirch-
gemeinde sowie die ICZ, die Israelitische Cultusge-
meinde, und die JLG, die Jüdische Liberale Gemeinde. 

Da fehlen einige Religionsgemeinschaften. 
Genau. Jacqueline Fehr trifft sich auch mit dem Ver-
band der Orthodoxen Christen oder mit der VIOZ, der 
Vereinigung der Islamischen Organisationen. Auch 
kleinere Gemeinschaften suchen Kontakt: zum Bei-
spiel Freikirchen oder Hindus oder Buddhisten. 

Und wenn mal die Scientologen anklopfen? 
Dann sitzen wir mit ihnen zusammen. 

Ohne Weiteres? 
Ja. Nur wenn man sich kennt, kann man auch über 
schwierige Themen sprechen. 

Was können Religionsgemeinschaften   
denn von der Fachstelle erwarten? 
Hilfe bei ganz praktischen Dingen. Bei der Miete von 
Räumlichkeiten, bei Arbeitsbewilligungen für reli-
giöse Betreuungspersonen, bei Diskussionen mit 
Arbeitgebenden. Wenn etwa eine muslimische Schü-
lerin ihre Gebetszeiten oder ein jüdischer Schüler 
den Sabbat einhalten möchte und die Schulleitung 
überfordert ist. 

Von Thomas Ley (Text) und Anne Morgenstern (Fotos) 

«Die Abstimmung 
über die   

muslimischen 
Grabfelder in 
Weinfelden   

geht mir nicht aus 
dem Kopf.» 

19 

Wendepunkte 5 

18 

Fachstelle Religion 



Franziska Driessen-Reding:   
«Die Verfassung delegiert das Thema   
Religion an die Kantone.»   

Wie denn? 
Der Kantonsrat sprach im Februar 300 Millionen Fran-
ken an Beiträgen für die nächsten sechs Jahre für die 
anerkannten Religionsgemeinschaften. Diese Beiträge 
bekommen sie für ihre Leistungen für die gesamte 
Gesellschaft. Also 50 Millionen pro Jahr. Der grösste 
Teil davon, über 49 Millionen, geht an die Evangelisch-
reformierte Landeskirche und die Römisch-katholische 
Körperschaft. Der Rest an die drei kleineren Gemein-
schaften. Nun erklärten sich reformierte und katholi-
sche Kirche bereit, pro Jahr je eine Million an nicht-
anerkannte Gemeinschaften weiterzugeben. An den 
Verband der Orthodoxen oder an die VIOZ. Ein gross-
artiges Zeichen! 

Und 2031, wenn die sechs Jahre   
vorbei sind? 
Die Kirchen sagen klar, dass sie nur vorübergehend 
für den Kanton einspringen. Für die Zeit danach müs-
sen wir gesetzliche Grundlagen schaffen, um es 
anders zu regeln. Das wird uns also noch beschäf-
tigen. 

Das hätte ja auch die Religions- 
delegierte und Fachbereichs- 
leiterin beschäftigen können. 
Wozu braucht es überhaupt 
eine neue Fachstelle? 
Letztlich ist es eine Flucht nach vorn.   
Die Zahl der Anfragen, auch von Bun-
desseite, hat stark zugenommen. Die Verfassung dele-
giert das Thema Religion an die Kantone. Beim Bund 
bespielt das keiner. Geht es um Minarette oder das 
Kopftuch, fehlen dort Fachleute. Unser Ziel ist es, den 
religiösen Frieden im Kanton Zürich zu sichern. 

Wird die Fachstelle bei den Religions-
gemeinschaften gesellschaftliche   
Ansprüche einfordern? Etwa punkto   
Gleichberechtigung der Frau? 
Wenn die katholische Kirche keine Priesterinnen wei-
hen will, können wir das nicht ändern. Aber zumindest 
in die gesellschaftliche Diskussion sollten wir uns ein-
bringen und uns nicht scheuen, auch die Gleichstel-
lung im innerreligiösen Bereich zu fordern. Es ist doch 
schon unglaublich, dass die reformierte Kirche schon 
vor über 100 Jahren Frauen ordinierte, andere das 

aber im Jahr 2025 immer noch nicht schaffen. Immer-
hin, bei Körperschaften des öffentlichen Rechts – der 
katholischen Synode, dem Verband der Orthodoxen, 
der VIOZ – gibt es Frauen an der Spitze. Der Staat 
mischt sich erst ein, wenn Gesetze gebrochen wer-
den. Stichwort Missbrauch. Dort können wir den Reli-
gionsgemeinschaften Hausaufgaben geben: bessere 
Prävention, anständige Archive, Assessments für 
Priester. 

Siehst du dich umgekehrt als Anwältin   
der Religionsgemeinschaften gegenüber 
der Gesellschaft? Etwa wenn es   
um Minarett- oder Kopftuchverbot geht? 
Sagen wir es mal so: Wenn solche Verbote Gesetz 
werden, müssen wir das umsetzen. Wir setzen uns 
aber ein für Vermittlung, für die Schulung der Gesell-
schaft, wenn man so will. 

Den grössten Teil dieser Gesellschaft   
stellen die Konfessionslosen. Bist du für   

die nicht zuständig? 
Wir haben das diskutiert. Fachstellen 
haben ja immer einen gewissen 
Fokus, der nur Teile der Bevölkerung 
betrifft: Gleichstellung, Integration, 
Opferhilfe. Unser Fokus betrifft Reli-
gionslose nun einmal nicht. Aber wir 
haben Kontakt zu den Freidenkenden. 
Sie meldeten an, dass sie auch gerne 

eine Seelsorge hätten. Wir können uns ein ähnliches 
Programm vorstellen wie bei der muslimischen 
Gemeinschaft. Aber das braucht ein Pilotprojekt 
und Leute, die sich ausbilden lassen. 

Klingt nach einer künftigen   
Zusammenarbeit. 
Die wenigsten Konfessionslosen sind organisiert. Die 
meisten gehen einfach nicht mehr in die Kirche und 
zahlen keine Kirchensteuer mehr. Das heisst aber 
übrigens nicht, dass sie nicht gläubig oder spirituell 
sind! Auch diese Menschen gehen ins Grossmünster 
oder in die Spitalkapelle, wenn es ihnen guttut. Wir 
sind die Fachstelle Religion: Wir sind für die Bezie-
hungen zu den Religionsgemeinschaften zuständig. 
Wer immer auf uns zukommen möchte, dem steht 
unsere Tür offen. 

«Unser Ziel   
ist es,   

den religiösen   
Frieden   

zu sichern.» 

21 

Wendepunkte 5 

20 

Fachstelle Religion 



Andere Länder, andere Ehen 
Von Sophie Rüesch 

Der Mann ist davon ausgegangen, dass es sich um 
eine reine Formsache handelt. Telefon in die Hand 
nehmen, sich schnell die Bestätigung holen, dass 
er der Vater der Kinder ist. Er ist ja mit der Mutter 
verheiratet. Das läuft automatisch. Doch er hat sich 
getäuscht. Die Kinder sind vaterlos. Zumindest recht-
lich gesehen. Denn rechtlich gesehen ist er eben 
nicht verheiratet. 
In vielen Ländern bindet der Gang vor die Pfarrerin, 
vor den Imam, vor den Rabbi auch rechtlich gese-
hen. Nicht so in der Schweiz: Hier kann nur eine 
Zivilstandsbeamtin oder ein Zivilstandsbeamter aus 
einem Paar ein Ehepaar machen. Und: In der Schweiz 
ist es sogar verboten, vor der zivilrechtlichen Trau-
ung ein religiöses Eheritual durchzuführen. 
Das Verbot ergibt sich aus dem sogenannten «Pri-
mat der Ziviltrauung». Es besagt, dass eine Ehe in 
der Schweiz nur dann gültig ist, wenn sie zuerst zivil-
rechtlich geschlossen wurde. Es stammt aus den 
Zeiten des Kulturkampfs, der im 19. Jahrhundert in 
der Schweiz tobte. Unser Land stand damals vor 
der grossen Frage, welche Art von Staat es will. 
Einen freiheitlich-säkularen? Oder lieber einen, in 
dem die Kirche viel zu sagen hat? Je nach Kanton 
fiel die Antwort anders aus. 
Das zeigte sich am Abstimmungssonntag des 23. 
Mai 1875. Die Schweizer stimmten über das neue 

«Bundesgesetz betreffend Feststellung und Beur-
kundung des Zivilstandes und die Ehe» ab. Zürich, 
Basel-Stadt, Neuenburg, Genf, Schaffhausen, Thur-
gau: über 70 Prozent Ja. Uri, Ob- und Nidwalden, 
Appenzell Innerrhoden, Wallis: unter 15 Prozent Ja. 
Das Gesetz kam durch. Mit ihm wurde in der Schweiz 
die Scheidung legal. Und die Trauung in der Kirche 
vor der Trauung auf dem Zivilstandsamt illegal. 
Das Primat der Ziviltrauung hat die Überführung ins 
Zivilgesetzbuch und diverse politische Versuche, es 
zu kippen, bis heute überlebt. Heute dient es aber 
weniger der Festigung eines säkularen Staatsver-
ständnisses, sondern der Rechtssicherheit. Niemand 
soll fälschlicherweise glauben, nach einer religiösen 
Trauung auch rechtlich gesehen verheiratet zu sein. 
Das Primat hat heute zudem einen wichtigen Neben-
effekt: den Schutz vor einer Heirat unter Zwang. 
Denn die Pflicht, für eine Eheschliessung auf dem 
Zivilstandsamt zu erscheinen, hat auch eine Kont-
rollfunktion: So kann besser überprüft werden, ob 
beide Verlobten die Ehe aus freiem Willen schlies-
sen wollen. Findet eine Trauung unter Zwang im Pri-
vaten statt, erfährt der Staat unter Umständen gar 
nichts davon. Und kann daher auch nichts dagegen 
unternehmen. 
Eine Verletzung des Primats der Ziviltrauung ist 
zwar verboten, sie hat in der Regel aber keine straf-

rechtlichen Konsequenzen. Doch sie hat andere 
Folgen. Ist die Ehe in der Schweiz nicht gültig, fal-
len auch alle Rechtsfolgen der Ehe weg – manch-
mal, ohne dass die Betroffenen sich dessen bewusst 
sind. 
Der Mann, der sich schnell die Vaterschaft bestäti-
gen lassen wollte? Hätte dafür zuerst zivilrechtlich 
heiraten müssen. Als rechtlich gesehen verheirate-
ter Mann wäre er dank der Vaterschaftsvermutung 
automatisch als Vater der gemeinsamen Kinder 
registriert worden. Nun muss er Verfahren wie Kinds-
anerkennung, Namensführung, 
elterliche Sorge oder Unterstüt-
zungspflichten nachträglich einzeln 
regeln. 
Das kostet etwas Geld und etwas 
Zeit. Und dass der Staat seine seit 
Jahren gelebte Partnerschaft nicht 
anerkennt, ist für ihn zusätzlich 
emotional belastend. 
Doch was passiert in der Schweiz, wenn sich ein 
Paar im Ausland religiös trauen liess? In unserer 
international geprägten Gesellschaft müssen die 
Schweizer Behörden – im Kanton Zürich ist es die 
Abteilung Zivilstandswesen des Gemeindeamts – 
vermehrt darüber befinden, ob Ehen hier gültig sind, 
die im Ausland rituell geschlossen wurden. 
Nur weil die Schweiz eine gewisse Art der Ehe selbst 
nicht kennt, heisst das noch nicht zwingend, dass 
sie hier nicht anerkannt werden kann. 
Bei Eheschliessungen im Ausland ist nicht mass-
gebend, welches religiöse Ritual zur Anwendung 
kommt, sondern ob die Eheleute im Ausland recht-
lich als verheiratet gelten. So gibt es zum Beispiel 
in verschiedenen Rechtsordnungen sogenannt form-

lose Ehen. Dabei genügen das «Angebot» und die 
«Annahme». Eine amtliche Registrierung findet nicht 
oder nur sehr viel später statt. Eine solche Ehe wird 
in der Schweiz ab dem Zeitpunkt der Annahme in 
der Regel als gültig betrachtet. 
Die schiitische Prägung des islamischen Rechts 
kennt die Ehe auf Zeit. Diese Ehe ist mit einem Ablauf-
datum versehen. Die Geltungsdauer kann wenige 
Stunden bis mehrere Jahrzehnte betragen. 
Die Schweiz betrachtet eine Ehe grundsätzlich als 
eine Partnerschaft, die auf Dauer angelegt ist. Des-

halb anerkennt sie eine Ehe auf Zeit 
nur dann, wenn sie für einen län-
geren Zeitraum geschlossen 
wurde. Ehen mit kurzen Ablaufzei-
ten haben in der Schweiz keine 
Rechtswirkung. 
Gar nicht eintragbar sind Ehefor-
men, die offensichtlich im Ausland 
geschlossen wurden, um die 

Schweizer Rechtsordnung zu umgehen. Dazu gehö-
ren zum Beispiel die Mehrfachehe oder die Minder-
jährigenheirat. Beide sind in der Schweiz ausdrück-
lich verboten. 
Das Bundesgericht hat zudem kürzlich über soge-
nannte «Zoom-Ehen» entschieden. Sie sind in Zei-
ten der Coronapandemie vermehrt aufgetreten. Bei 
einem solchen Ritual werden die Verlobten über 
einen virtuellen Kanal verheiratet. Das Gericht hat 
nun entschieden, dass solche Ehen hier nicht gültig 
sind, wenn ein Ehepartner sich während der Trau-
ung in der Schweiz befindet. Die Braut im Kanton 
Zürich, der Bräutigam in Australien, der Zeremoni-
enmeister in Deutschland, die Eheurkunde aus den 
Vereinigten Staaten – das geht nicht. 

Die Schweiz 
betrachtet eine 

Ehe grundsätzlich 
als Partnerschaft, 

die auf Dauer 
angelegt ist. 

22 

Gemeindeamt 

23 

Wendepunkte 5 



Wie sich die Religion im Kanton Zürich in 
175 Jahren gewandelt hat. 

Erst Einheit, 
dann Vielfalt 

Gottesdienst zur Erstkommunion 
in der katholischen Kirche   
Guthirt, Zürich-Wipkingen,   

1923 

Foto: Baugeschichtliches Archiv/   
Wilhelm Gallas 

24 25 

Wendepunkte 5 Religion im Kanton Zürich



Die gesellschaftliche Lage wurde auch schwieriger, 
weil der Kanton in wirtschaftliche Probleme geriet. 
1865 brach die Hochkonjunktur zusammen. Die Löhne 
sanken, es standen Entlassungen an und die Lebens-
mittelpreise stiegen. 

Erstarrung (1870–1950) 
Um 1870 spitzte sich der Konflikt zwischen der Katho-
lischen Kirche und dem Staat erneut zu. Das Erste 
Vatikanische Konzil von 1869/70 fasste zwei weitrei-
chende Beschlüsse: Zum einen das Dogma der 
Unfehlbarkeit, das dem Papst in Glaubens- und Sit-
tenfragen das letzte Wort zuspricht, sofern er «ex 
cathedra», also kraft päpstlichen Lehramtes, spricht. 
Zum anderen den Jurisdiktionsprimat, wonach der 
Papst über allen Bischöfen und Gläubigen steht. 
Doch nicht alle Katholikinnen und Katholiken folgten 
Rom. Die Kirchgemeinde Zürich entschied 1873, die 
Beschlüsse des Konzils zu ignorieren. Aus der katho-
lischen Kirchgemeinde wurde die Christkatholische 
Kirchgemeinde, die bis heute besteht und öffentlich-
rechtlich anerkannt ist. 
Die Mehrheit der Katholikinnen und Katholiken hielt 
jedoch zu Rom («römisch-katholisch»). Sie zog sich 
zunehmend vom Staat und der evangelisch-refor-
miert geprägten Gesellschaft zurück. Ein katholisches 
Milieu entstand: mit eigenen Vereinen, Gewerkschaf-
ten, Krankenkassen, Zeitungen und Parteien. 
Diese Absonderung wurde durch die katholische Kir-
che unterstützt. Ihr Ziel war, dass sich das katholi-
sche Leben von Geburt bis Grab um die Pfarrei und 
innerhalb der kirchlichen Strukturen abspielte. 
Mit Eröffnung der Gotthard-Eisenbahn 1882 kamen 
viele Norditalienerinnen und Norditaliener nach Zürich. 
Das katholische Milieu blieb grundsätzlich städtisch-
industriell, mit vielen Arbeitenden im Tieflohnsektor, 
hohem Ausländeranteil und zahlreichen Neuankömm-
lingen. Es entstanden immer mehr römisch-katholi-
sche Pfarreien, die bald eigene Kirchen bauten. 
Aber auch ausserhalb der katholischen Welt tat sich 
etwas: 1883 wurde mit der Synagoge Löwenstrasse 
erstmals wieder ein jüdisches Gotteshaus in Zürich 
eröffnet, und 1933 wurde mit der Russisch-Ortho-
doxen Kirchgemeinde Hl. Pokrov die erste christlich-
orthodoxe Gemeinde in Zürich gegründet. 
Über die Jahrzehnte und die beiden Weltkriege hin-

weg veränderte sich das Verhältnis zwischen den 
Katholikinnen und Katholiken und der Mehrheitsge-
sellschaft. Die katholische Kirche setzte sich auch 
für die Arbeiterklasse ein, und es wurde wohlwollend 
aufgenommen, dass sich die katholischen Gewerk-
schaften nicht am Generalstreik 1918 beteiligten. Die 
Katholikinnen und Katholiken wurden so als verläss-
liche Mitbürgerinnen und Mitbürger wahrgenommen. 
Zudem war es während der beiden Weltkriege nicht 
wichtig, welcher Religion oder Konfession man ange-
hörte – die Männer standen gemeinsam an der 
Grenze, um die Schweiz zu beschützen, und die 
Frauen standen gemeinsam auf dem Feld und in der 
Fabrik, um die Schweiz zu ernähren. Gleichzeitig wur-
den allerdings Jüdinnen und Juden, die vor dem 
Nationalsozialismus fliehen wollten, an der Schweizer 
Grenze abgewiesen. 

Aufbruch und Wandel (1950–heute) 
1950 war ein Viertel der Kantonsbevölkerung römisch-
katholisch. Dennoch gab es nur drei anerkannte Kirch-
gemeinden: Dietikon, Rheinau und Winterthur. Die 
Kirchgemeinde Zürich war seit 1873 eigenständig und 
christkatholisch. 60 römisch-katholische Kirchgemein-
den waren nicht anerkannt und hingen am finanziellen 
Tropf der «Inländischen Mission», die vornehmlich von 
Zentralschweizer Katholikinnen und Katholiken bezahlt 
wurde. Als störend empfanden die Katholikinnen und 
Katholiken im Kanton auch, dass sie mit ihren Steuern 
die Löhne der reformierten Pfarrer und den Unterhalt 
reformierter Gebäude mittragen mussten. 
Nach langen Beratungen kamen 1963 vier Vorlagen 
vors Volk: ein katholisches Kirchengesetz, ein Gesetz 
über die reformierte Landeskirche, ein Gesetz über 
die notwendigen Verfassungsänderungen und ein 
Gesetz über das Frauenstimmrecht in kirchlichen 
Angelegenheiten. Alle vier Vorlagen wurden deutlich 
angenommen. 
Seither existiert neben der Evangelisch-reformierten 
Landeskirche und ihren Kirchgemeinden und der 
Christkatholischen Kirchgemeinde auch eine kanto-
nale römisch-katholische Körperschaft mit eigenen 
Kirchgemeinden. Diese Körperschaft beschränkt sich 
auf den Kanton Zürich und steht parallel zur kirchli-
chen Struktur mit dem Bischof von Chur an der Spitze. 
Damit haben die drei öffentlich-rechtlich anerkann-

Im Jahr 1850, kurz nach dem Sieg im Sonderbunds-
krieg, war der Kanton Zürich durch und durch evan-
gelisch-reformiert: Von 100 Einwohnenden waren 97 
evangelisch-reformiert; die übrigen drei waren zumeist 
katholisch. 
100 Jahre später, 1950, waren nur noch 72 von 100 
Einwohnenden reformiert, dafür bereits knapp 25 von 
ihnen katholisch. Es war nicht so, dass sich die Anzahl 
Reformierter verringert hätte. Zwischen 1850 und 
1950 hatte sie sich mehr als verdoppelt, von 243 000 
auf 560 000. Vielmehr wuchs die katholische Bevöl-
kerung rasant an, von 6700 auf 193 000 Einwohnende 
(29-mal mehr als 1850). Die Statistik von 1950 zeigt 
zudem, dass daneben 5200 Einwohnerinnen und Ein-
wohner christkatholisch und 6500 
jüdisch waren. 12 000 Personen 
hatten 1950 «andere» Religions- 
und Konfessionszugehörigkeiten 
– ohne dass sich der Statistik 
Genaueres entlocken liesse. 
Im Jahr 2022, ein dreiviertel Jahr-
hundert später, zeigte sich bei den 
über 15-Jährigen im Kanton Zürich 
ein völlig anderes Bild: 24,1 Prozent waren evange-
lisch-reformiert, 22,5 Prozent katholisch, 6,2 Prozent 
übrige Christen – dazu gehören unter anderem christ-
katholische, orthodoxe und freikirchliche –, 0,5 Pro-
zent waren jüdisch, 6,8 Prozent muslimisch, 1,7 Pro-
zent anderen Religionen zugehörig und 37,4 Prozent 
gaben an, keiner Religion anzugehören. Der Rest 
blieb unbekannt. Die religiöse Landschaft des Kan-
tons hat sich in den letzten 175 Jahren grundlegend 
gewandelt. Was ist geschehen? 

Aufbruch und Wandel (1850–1870) 
Die Zeit nach 1848 war wirtschaftlich von Industria-
lisierung, Modernisierung und einem ungeahnten 
Wachstumsschub geprägt. Daneben galt innerhalb 
der Schweiz neu die Niederlassungsfreiheit: Ab 1848 
durften (christliche) Schweizerinnen und Schweizer 
überall in der Schweiz wohnen – auch Katholiken im 
reformierten Kanton Zürich. Der Aufbruch fand vor 
allem in den liberalen, städtisch geprägten Kantonen 

statt, die wiederum evangelisch-reformiert waren. 
Zürich war als Industriezentrum auf Arbeiterschaft 
angewiesen. Diese kam auch aus katholischen 
Gegenden, einerseits aus der Zentralschweiz, ande-
rerseits aus dem Ausland. Viele der neuen Arbeits-
kräfte lebten in Fabrikdörfern und -quartieren unter 
ärmlichen Bedingungen. 
In den frühen 1860er-Jahren zeigte sich der Kanton 
religionsfreundlich. 1862 wurde auch Jüdinnen und 
Juden die Niederlassungsfreiheit gewährt, und der 
Israelitische Kultusverein, die spätere Israelitische 
Cultusgemeinde, entstand. Schweizweit galt diese 
Gleichstellung dann ab 1866. Das Zürcher Katholi-
kengesetz von 1863 ergänzte das reformierte Kir-

chengesetz von 1861. Zu den staat-
lich anerkannten katholischen Kirch-
gemeinden Dietikon und Rheinau 
kamen die Kirchgemeinden Zürich 
und Winterthur. Hier konnten die 
(männlichen) Katholiken auch in 
kirchlichen Angelegenheiten wählen 
und abstimmen. Dennoch fehlten 
der katholischen Bevölkerung Got-

teshäuser. Sie feierte ihre Gottesdienste oft in Schul-
räumen, Restaurants, Fabrikhallen oder provisori-
schen Notkirchen. 
Ab Mitte der 1860er-Jahre verschlechterte sich das 
Verhältnis zwischen der katholischen Kirche und vie-
len europäischen Staaten, darunter der Schweiz. Im 
Hintergrund ging es um die Frage, ob die Kirche über 
dem Staat steht oder umgekehrt. Der Papst lehnte 
1864 im Namen der Katholischen Kirche die Religi-
onsfreiheit ab, sprach anderen Religionsgemein-
schaften die Wahrheit ab und erklärte, dass die ande-
ren Kirchen und Religionsgemeinschaften Gott weni-
ger gefielen. Dieser Konflikt zeigte sich auch in unse-
rem Kanton: 1864 war man in der Stadt Zürich wenig 
erfreut, als 300 Pariser Pilgernde auf der Rückreise 
von ihrer Wallfahrt nach Einsiedeln noch eine Stadt-
besichtigung machten. Diese Besichtigung glich eher 
einer Prozession und einer Machtdemonstration des 
katholischen Glaubens mitten in der Stadt des Refor-
mators Huldrych Zwingli. 

Von Marius Tongendorff 

Die katholische 
Bevölkerung   
feierte ihre   

Gottesdienste in 
Restaurants oder 

Fabrikhallen. 

27 

Wendepunkte 5 

26 

Religion im Kanton Zürich 



Die Mahmud Moschee an der Forchstrasse   
in Zürich, 1986 

Foto: ETH-Bibliothek Zürich, Bildarchiv / Zsolt Somorjai 

29 

Wendepunkte 5 

28 

Religion im Kanton Zürich 



ten kirchlichen Körperschaften eine ähnliche Struktur 
wie der Staat, mit Kanton und Gemeinden. Beim 
Frauenstimmrecht waren die kirchlichen Körperschaf-
ten sogar Vorreiterinnen: Politische Gemeinden führ-
ten es erst 1969 ein, der Kanton 1970, der Bund 1971. 
Auch ausserhalb der christlichen Konfessionen 
geschah Bedeutendes: 1950 kamen die «Breslauer 
Schriften», ein bedeutendes jüdisches Kulturgut, das 
den Nationalsozialismus überlebt hat, in die Schweiz, 
davon ein grosser Teil nach Zürich. 1963 eröffnete in 
Zürich die erste Moschee der Schweiz. 1978 gründete 
sich die Jüdische Liberale Gemeinde Or Chadasch. 
Die Zeit der beiden grossen Volkskirchen neigte sich 
ab den 1970er-Jahren dem Ende zu. 1970 gab es 
noch 17 500 Einwohnende ohne Reli-
gions- oder Konfessionszugehörig-
keit; im Jahr 2000 waren es bereits 
165 000. Diese Gruppe ist heterogen: 
Sie reicht von Enttäuschten über spi-
rituell Suchende bis zu Atheisten. Der 
Anteil Musliminnen und Muslime 
wuchs von knapp 4000 im Jahr 1970 auf 66 500 im 
Jahr 2000. Ursächlich waren hierfür insbesondere 
die Jugoslawien-Kriege, die Fluchtbewegungen aus-
gelöst hatten. 
1977 und 1995 strebten Volksinitiativen die Trennung 
von Kirche und Staat an. Sie begründeten dies mit 
der vollkommenen Religionsfreiheit und dem Abbau 
von Privilegien, scheiterten an der Urne aber deut-
lich. In den 1990er-Jahren wurden Sozialbilanzen 
beliebt, die aufzeigen sollten, was die kirchlichen Kör-
perschaften für Werte an Sozialem, Bildung und Kul-
tur erbringen. Die Studien ergaben, dass sie weitaus 
mehr Leistungen von gesamtgesellschaftlicher 
Bedeutung erbringen, als sie an kantonalen Beiträ-
gen erhalten. Diese Studien lassen sich zudem erwei-
tern: Nicht nur die kirchlichen Körperschaften erbrin-
gen Leistungen zugunsten der Gesellschaft, sondern 
auch die übrigen Religionsgemeinschaften. 
Um die Jahrtausendwende wurde die interreligiöse 
Zusammenarbeit gestärkt. Am 1997 gegründeten 
Zürcher Forum der Religionen treffen sich 10 Reli-
gionsgemeinschaften zusammen mit einer städti-
schen und einer kantonalen Fachstelle. Am 2004 
gegründeten Interreligiösen Runden Tisch sind neun 

Religionsgemeinschaften miteinander im Gespräch. 
Auch traurige Kapitel der Zürcher Religionsgeschichte 
wurden aufgearbeitet: An der Schipfe erinnert eine 
Gedenkplatte an Täufer, die im 16. Jahrhundert in der 
Limmat ertränkt wurden. 
Der Versuch jedoch, die Zürcher Religionsgesetzge-
bung der gewandelten Zeit anzupassen, scheiterte 
2003. Sowohl die Verfassungsänderung als auch das 
(neue) Kirchengesetz und das Gesetz über die Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften verwarf die 
Stimmbevölkerung an der Urne. 
Mit der neuen Kantonsverfassung von 2005 wurden 
dann neben den drei kirchlichen Körperschaften erst-
mals zwei jüdische Gemeinden öffentlich anerkannt: 

die Israelitische Cultusgemeinde und 
die Jüdische Liberale Gemeinde Or 
Chadasch. Das Kirchengesetz und 
das Gesetz über die anerkannten 
jüdischen Gemeinden wurden 2007 
erlassen und traten 2010 in Kraft.  Ein 
deutliches Zeichen des interreligiö-

sen Zusammenlebens war 2025, dass sich die refor-
mierte Landeskirche und die katholische Körperschaft 
bereit erklärten, nicht-anerkannte Religionsgemein-
schaften von 2026 bis 2031 mit je einer Million Fran-
ken pro Jahr zu unterstützen. 
Die Religionslandschaft im Kanton Zürich ist heute 
vielfältig. Es gibt ungefähr 90 Moscheen, von denen 
knapp zwei Fünftel der 1995 gegründeten Vereini-
gung der Islamischen Organisationen in Zürich ange-
hören. Es bestehen fünf jüdische Gemeinden und 
etwa zehn weitere jüdische Gemeinschaften. Dem 
2014 gegründeten Verband Orthodoxer Kirchen im 
Kanton Zürich haben sich 13 christlich-orthodoxe 
Kirchen angeschlossen. Daneben bestehen weitere 
christlich-orthodoxe und ebenfalls viele Dutzend wei-
tere, insbesondere freikirchliche Gemeinschaften – 
neben Anhängerinnen und Anhängern beispielsweise 
des Hinduismus oder des Buddhismus. 
Eine gesamtgesellschaftliche Diskussion wird zeigen 
müssen, ob der Kreis der anerkannten Gemeinschaf-
ten grösser wird. Und ob damit alle, die schon heute 
Leistungen für die gesamte Gesellschaft erbringen, 
dafür auch finanzielle Unterstützung vom Staat 
bekommen. 

Russisch-orthodoxer 
Gottesdienst in 
Zürich-Fluntern, 1978 

Foto: ETH-Bibliothek Zürich, 
Bildarchiv / Christof Sonderegger 

1963 eröffnete 
in Zürich die 

erste Moschee 
der Schweiz. 

31 

Wendepunkte 5 

30 

Religion im Kanton Zürich 



Mit Rat, Tat und einem Infomobil 
vor dem Gefängnis   
Von Geraldine Bidermann 

Es ist früh am Morgen, die Polizei steht vor der Tür. 
Und das Leben ändert sich – von einem Moment 
auf den anderen. Ein Vater, ein Sohn, ein Partner 
wird abgeführt. Kinder im Pyjama stehen im Gang, 
zurück bleiben Leere, Angst, Ratlosigkeit. Manch-
mal geschieht die Verhaftung auch auf dem Weg 
zur Arbeit, beim Einkaufen oder im Auto. Dann 
weiss die Familie nicht, was passiert ist. Mit jeder 
Stunde ohne Nachricht wächst die Sorge. «Wo ist 
er?», «Lebt er?», «Wann kommt er zurück?» 
Die Fragen drängen, doch Antworten bleiben oft 
aus. Wegen der laufenden Strafuntersuchung und 
auf Grund des Amtsgeheimnisses dürfen die Straf-
verfolgungsbehörden nur spärlich Informationen 
an Angehörige herausgeben. Besonders Menschen 
mit wenig Deutschkenntnissen oder ohne Unter-
stützungsnetz fühlen sich in dieser Situation über-
fordert. 
«Dann sind wir da», sagt Ivana Mehr von ExtraMu-
ral. Seit 2023 begleitet das ökumenische Projekt 
der reformierten und katholischen Kirche im Kan-
ton Zürich Menschen, deren Angehörige inhaftiert 
sind. Da rund 94 Prozent der Inhaftierten in der 

Schweiz Männer sind, geht es in der Arbeit von 
ExtraMural meist um Väter, Söhne und Ehemänner 
– und um die Frauen und Familien, die mit den Fol-
gen leben müssen. Ivana Mehr, die das Projekt lei-
tet, ist oft die erste Ansprechpartnerin, wenn der 
Alltag plötzlich aus den Fugen gerät. «Viele stehen 
völlig unter Schock», sagt sie. «Sie wissen nicht, 
was als Nächstes passiert, und gleichzeitig schä-
men sie sich. Für viele ist es schwer zu sagen: ‹Mein 
Mann wurde verhaftet.›» 
Dass die Kirchen hier Verantwortung übernehmen, 
hat mit einer Lücke zu tun: Es gibt keinen staatli-
chen Auftrag, Angehörige von Inhaftierten zu 
betreuen. Justizvollzug und Wiedereingliederung, 
das zuständige Amt in der JI, hat zwar in den ver-
gangenen Jahren schon viel angestossen: die   
Besuchsräume in den Gefängnissen familienfreund-
licher gestaltet oder Eltern-Kind-Nachmittage in 
den Anstalten eingeführt. Und trotzdem braucht es 
die Arbeit von ExtraMural. «Menschen, die zwi-
schen Stuhl und Bank fallen – genau da sehen wir 
unseren Platz», erklärt Mehr, die Religionswissen-
schaften studiert hat. 

Die Anlaufstelle berät, orientiert, begleitet. Manche 
Gespräche dauern nur wenige Minuten, andere 
ziehen sich über Monate oder gar Jahre. Oft geht 
es zunächst um praktische Dinge: Wo ist die ver-
haftete Person? Wie kann ich Kontakt aufnehmen? 
Was passiert mit dem gemeinsamen Konto, der 
Wohnung, dem Einkommen? Denn neben der Sorge 
um den Verhafteten kommt schnell 
die Erkenntnis, dass Mieten und 
Krankenkassen weitergezahlt wer-
den müssen. Schon kleine Beträge 
können die Zurückgebliebenen 
vor scheinbar unlösbare Probleme 
stellen. «Ich bekomme Anrufe von 
Müttern, die zu wenig Geld haben, 
um Essen für die nächsten Tage 
zu kaufen», erzählt Mehr.  
In Notlagen kann ExtraMural kleine finanzielle Hil-
fen bei Engpässen leisten oder über Kirchgemein-
den den Kontakt zu Sozialdiensten wie «Tischlein 
deck dich» herstellen. Besonders wichtig ist die 
niederschwellige Erreichbarkeit: Viele Angehörige 
schreiben per WhatsApp oder E-Mail in ihrer Mut-
tersprache – Ivana Mehr übersetzt, wenn nötig. 
«Wichtig ist, dass jemand einfach da ist – ohne zu 
urteilen», sagt sie. Viele Familien stehen vor einer 
besonders schwierigen Entscheidung: Sagt man 
den Kindern, was passiert ist? «Kinder spüren, 
wenn etwas nicht stimmt», weiss Ivana Mehr. 
«Schweigen hilft nicht.» ExtraMural rät zu Offen-
heit und unterstützt Familien bei diesen Gesprä-
chen. Mit kurzen Erklärvideos versucht das Pro-
jekt, Ängste abzubauen und den Alltag hinter Git-
tern greifbarer zu machen. Kinder sollen verstehen, 
dass ihre Väter oder Mütter nicht verschwunden 

sind und auch nicht auf einer langen Reise, son-
dern an einem Ort, den man besuchen kann. Neben 
der Einzelberatung gibt es monatliche Gesprächs-
runden. Meist kommen Frauen – Mütter, Partne-
rinnen, Schwestern. Die Delikte der Söhne, Partner, 
Brüder spielen dabei nur eine sehr untergeordnete 
Rolle. Entscheidend ist der Austausch, das gegen-

seitige Verständnis. «Viele haben 
lange niemanden gehabt, mit dem 
sie offen sprechen konnten», sagt 
Mehr. «In der Gruppe merken sie: 
Ich bin nicht allein.» 
Auch draussen, direkt vor den 
Gefängnissen, ist ExtraMural prä-
sent. Zusammen mit dem thema-
tisch ähnlich ausgerichteten Verein 

team72 betreibt das Projekt ein Infomobil vor der 
Justizvollzugsanstalt Pöschwies und dem Gefängnis 
Zürich West. Freiwillige verteilen Informationsmate-
rial in verschiedenen Sprachen und bieten den Ange-
hörigen von Inhaftierten eine erste Kontaktmöglich-
keit. «Das ist oft der Moment, in dem Menschen zum 
ersten Mal erfahren, dass es uns gibt», so Mehr. 
Inzwischen hat die Anlaufstelle fast zweihundert 
Menschen beraten. Nach drei Pilotjahren ist das 
Angebot im Kanton Zürich gut verankert und wird 
fortgeführt. Die Zusammenarbeit mit team72 und 
Justizvollzug und Wiedereingliederung soll weiter 
ausgebaut werden. Das Ziel bleibt klar: Angehö-
rige sollen wissen, dass sie in dieser schweren Zeit 
nicht allein sind. «Ich wäre zufrieden, wenn alle, 
die in ihrem Umfeld eine Inhaftierung erleben, 
wenigstens wissen, dass es ExtraMural gibt», sagt 
Ivana Mehr. «Ob sie das Angebot annehmen, ist 
ihre Entscheidung – aber die Tür steht offen.» 

«Wichtig ist,   
dass jemand   

einfach da ist – 
ohne zu   

urteilen.» 

32 

Justizvollzug 

33 

Wendepunkte 5 



Beat Grögli beschloss 
als Teenager, dass er 

Priester werden möchte. 
Mit 54 wurde er zum 

Bischof geweiht. 

Beat Grögli ist seit wenigen Monaten 
Bischof des Bistums St. Gallen.   

JI-Mitarbeiter Hannes Nussbaumer ging mit 
ihm im Gymnasium in die selbe Klasse.   

34 Jahre nach der Matura blicken   
sie gemeinsam zurück und unterhalten   

sich über ihre Lebenswege   
und die Rolle eines Bischofs. 

Wiedersehen   
mit   

dem Bischof 

Wendepunkte 5 

34 

Bischof Beat 



selerlebnis, das dich Priester werden liess? 
Ich war 14- oder 15-jährig, als der Stadtpfarrer von Wil 
in einer Predigt sagte, es sei doch schade, dass immer 
weniger Männer Priester werden würden. Irgendwie 
hat das bei mir eingeschlagen. Dabei war ich gar nicht 
so engagiert in der Kirche. Ich war zum Beispiel nie 
Ministrant. Aber auf dem Heimweg nach dieser Pre-
digt fand ich: Er hat recht! Ich möchte das tun! Zuhause 
sagte ich den Eltern, dass ich ins Gymnasium wolle. 
Ich komme aus einer Arbeiterfamilie. Da war weit und 
breit niemand mit einer Matura. 

Wie reagierten die Eltern? 
Ich sagte ihnen nicht, dass ich Priester werden möchte. 
Ich sagte nur, dass ich von der Sekundarschule ans 
Gymnasium wechseln wolle. Die Eltern schlugen vor, 
zu einem Berufsberater zu gehen. Dem habe ich vom 
Berufswunsch berichtet, ihn aber 
gebeten, den Eltern nichts davon zu 
erzählen. Das hat er respektiert und 
in der Besprechung mit den Eltern 
gesagt, dass ich das Gymnasium 
schaffen würde und gute Voraus-
setzungen für einen sozialen Beruf 
hätte. 

Im Gymi hast du dann kein 
Geheimnis mehr aus deinem Priester-
Wunsch gemacht. Das fanden wir anderen, 
die damals gerade damit beschäftigt waren, 
erste sexuelle Erfahrungen zu machen, 
ziemlich sonderbar. Gleichzeitig haben wir 
dich alle sehr gemocht. Du warst ein 
unglaublich feiner Kollege. Immer hilfsbe-
reit, immer solidarisch, immer fröhlich. Wie 
war es für dich? 
Ich fühlte mich in unserer Klasse sehr akzeptiert – so, 
wie ich war, mit diesem, wie soll ich sagen, «originel-
len» Berufswunsch. Diese Akzeptanz fand ich gross-
artig. Aber ich fand es eben überhaupt grossartig, wie 
in dieser Schule die verschiedensten Menschen – es 
gab ja noch andere schräge Vögel – ihren Platz hatten 
und einfach dazugehörten. Ich habe mich sehr wohl 
gefühlt. 

Aber wie war das ganz konkret? Zum Bei-
spiel die Schulfeste – es wurde geflirtet, 

manche verschwanden zusammen. War das 
kein Stress? 
Ehrlich, das hat mich nicht belastet. Ich glaube, ich 
konnte dieses Thema auf die Seite legen. Ich würde 
nicht sagen, ich hätte es unterdrückt. «Auf die Seite 
legen» trifft es besser. Natürlich weiss ich heute: Man 
kann das Thema Sexualität nicht einfach in einer 
Schublade versorgen und meinen, es bleibe dort drin. 
Die Auseinandersetzung damit ist dann schon noch 
gekommen. Aber damals, in der Schule, war meine 
Haltung: Ihr habt euren Weg, und ich gehe jetzt halt 
einen anderen – und fühle mich deswegen nicht uner-
füllt. 

Es gibt eine kleine Anekdote, die mir viel-
leicht auch deshalb in Erinnerung geblieben 
ist, weil du das Thema Sexualität in dieser 

Situation quasi demonstrativ 
zur Seite legtest – was sonst 
nicht deine Art war. Ich muss 
noch vorausschicken: Du 
warst das Super-Brain der 
Klasse. Niemand war auch 
nur annähernd so gut wie du. 
Immer hattest du Bestnoten. 
Bis zu dem Tag, an dem wir 
in der Biologie eine Prüfung 

zum Thema Verhütung hatten. Da schriebst 
du die vermutlich einzige ungenügende 
Note deiner gesamten Gymi-Zeit ... Was wir 
anderen natürlich sehr lustig fanden. 
Oh ja, daran erinnere ich mich. Ich war ungenügend, 
das stimmt. Aber ich muss zu meiner Ehrenrettung 
sagen: Es gab in jener Prüfung einen Gender-Gap. Ich 
weiss nicht, welche Note du hattest, aber die Jungs 
waren alle schlecht – durchgehend schlechter als die 
Mädchen. Deshalb hat uns Vu (unser Biologielehrer 
namens Vuilleumier) nach der Prüfung ja auch eine 
Standpauke gehalten. Er war unglaublich wütend: 
«Typisch Männer, null Interesse am Thema, überlas-
sen alles den Frauen.» Aber die Geschichte geht ja 
noch weiter. 

Ah, ja? 
Einige Monate später hatten wir Biologie-Matura. Die 
Prüfung war mündlich und umfasste den gesamten 
Stoff. Ich büffelte dieses Verhütungs-Thema wie ein 

Das Gymnasium Friedberg am Ortsrand von Gossau 
im Kanton St. Gallen: eine Schule, geführt und betrie-
ben von Pallottiner-Patres – eine katholische Schule 
also, aber offen für Schülerinnen und Schüler jeder 
Herkunft. Auch wenn zu unserer Zeit nur noch wenige 
Patres im Schulalltag tätig waren: Christliche Werte 
waren auf dem Friedberg wichtig, aber ebenso ein 
liberales, sehr menschliches Verständnis von Gesell-
schaft. Hier gingen Beat Grögli und ich zwei Jahre lang 
miteinander zur Schule, bevor wir 1991 die Matura 
machten. Beat lebte in Wil, ich in der Stadt St. Gallen, 
beide fuhren wir Morgen für Morgen nach Gossau und 
verbrachten dort unsere Schultage. 
Beat studierte nach der Matura Theologie. Er liess sich 
zum Priester weihen, war Vikar in einer Pfarrei in der 
Stadt St. Gallen und absolvierte anschliessend noch 
ein Psychologie-Studium in Rom. Bevor er im Som-
mer 2025 Bischof des Bistums St. Gallen wurde, wirkte 
er als Dompfarrer in der Kathedrale St. Gallen. 
In den 34 Jahren seit der Matura haben wir uns nur 
selten gesehen. Doch wie ich mit Beat in seiner Woh-
nung im St. Galler Stiftsbezirk sitze und Kaffee trinke, 
herrscht sofort wieder die alte Vertrautheit. Beat lebt 
vorerst weiter in der Wohnung des Dompfarrers. Denn 
im Bischofshaus nebenan lärmen die Baumaschinen. 
Es wird renoviert, bevor der Neue einzieht. 

Beat, erinnerst du dich gerne zurück an 
unsere Gymi-Zeit? 
Sehr. Es waren für mich prägende Jahre. 

Welche Erinnerungen sind die stärksten? 
Theaterspielen war sehr wichtig. Wir führten «Unsere 
kleine Stadt» von Thornton Wilder auf und «Der Bür-
ger als Edelmann» von Molière. In eine Rolle hinein-
schlüpfen und mit der ganzen Crew ein Theater auf 
die Beine stellen: Das fand ich grossartig. 

Wir – deine ehemaligen Klassenkolleginnen 
und -kollegen – haben uns sehr über deine 
Bischofswahl gefreut. Aber überrascht war 
niemand. Alle fanden: Dass der Grögli ein-

mal Bischof wird – das war klar. War es das 
für dich auch? 
Ich wollte Priester werden und in einer Pfarrei tätig sein. 
Das war mein Ziel. Einmal Bischof zu werden, war 
dagegen nullkommanull mein Plan. Ehrlich! Das hat 
sich erst in den letzten Jahren ein bisschen geändert. 
Als Dompfarrer steht man automatisch im Schaufens-
ter. Zudem habe ich in zwei Krisensituationen wohl 
nicht so schlecht reagiert. Weshalb einige Leute zu mir 
sagten: «Lehne dann bitte nicht ab, wenn dein Name 
bei der Bischofswahl auf der Liste steht.» 

Welche Krisen? 
Die eine war Corona, die andere die Pilotstudie zu den 
Missbrauchsfällen in der katholischen Kirche. Die Stu-
die führte bei den Mitarbeitenden zu einer gewaltigen 
Erschütterung. 

Was hast du als Dompfarrer gemacht? 
Wir riefen rasch die Seelsorgerinnen und Seelsorger 
aus der Region zusammen. Damit diese die Möglich-
keit erhielten, sich auszutauschen und zu erzählen, 
wie die Studienergebnisse sie aufwühlten. Dann schal-
teten wir im «St. Galler Tagblatt» ein ganzseitiges Inse-
rat mit dem Titel «So nicht!». 

... im Inserat habt ihr geschrieben, die Miss-
brauchsfälle verlangten einen «Kultur- und 
Strukturwandel» in der katholischen Kirche. 
Damit sich wirklich etwas ändere, müssten 
«die grundlegenden Mechanismen der Kir-
che angegangen werden», konkret: die 
Machtfrage, die Sexualmoral, das Priester-
bild, die Rolle der Frauen sowie die Ausbil-
dungs- und Personalpolitik. 
Wir brachten damit zum Ausdruck, dass wir anders 
Kirche sein wollen und unser Engagement einer ande-
ren Kirche gilt. Sehr viele Seelsorgerinnen und Seel-
sorger unterschrieben das Inserat. 

Dieses Kirche-Sein-Wollen: Dem hast du 
dich ganz verpflichtet. Gab es ein Schlüs-

Von Hannes Nussbaumer (Text) und Boris Müller (Fotos) 

«Ich sagte 
meinen Eltern 

nicht, 
dass ich 

Priester werden 
möchte.» 

37 

Wendepunkte 5 

36 

Bischof Beat 



Bischof Grögli und sein   
ehemaliger Schulkollege Hannes 
Nussbaumer vor dem Portrait   
von Johann Peter Mirer, dem ersten 
Bischof von St. Gallen. 

Verrückter. An der Prüfung mussten wir per Los ein 
Thema ziehen. Und ich zog prompt die Verhütung. Ich 
referierte Vu in Grund und Boden – und holte eine glatte 
Sechs. 

Als ich mich auf dieses Gespräch vorberei-
tete, holte ich unsere Maturazeitung vom 
Estrich … 
… die steht bei mir auch noch im Gestell … 

… du schilderst darin in einem fiktiven Brief 
an den damals bereits verstorbenen Hein-
rich Böll, wie sehr dich dessen Buch 
«Ansichten eines Clowns» berührt habe – 
ganz besonders die Stellen, wo Böll «gegen 
gefühllose Menschen wettert». 
Das Buch erzählt von einer Liebesbeziehung, die in 
katholischen Kreisen einfach nicht ging. Dem Prota-
gonisten wird dann geraten, er solle seine Gefühle 
unterdrücken, und er bekommt Tipps, wie man das 
macht – halt die klassischen Askese-Tipps. Der 
Umgang mit und das Zulassen von Gefühlen ist ein 
Thema, das mich begleitet. Mir war immer sehr wich-
tig, dass ich als ganzer Mensch Priester werden konnte, 
nicht als halber. Und natürlich soll das ganz allgemein 
gelten. Jeder Mensch muss als ganzer Mensch im 
Leben Platz haben und damit auch in der Kirche. Oder 
um es zeitgemässer zu formulieren: Es geht mir um 
Diversität. Darum, dass Menschen in ihrer Vielfalt – 
zum Beispiel mit ihren verschiedenen sexuellen Orien-
tierungen – ganz selbstverständlich leben können. 

In der Maturazeitung sammelten wir auch 
die besten Sprüche unserer Lehrerinnen 
und Lehrer. So sagte Pater Mauchle eines 
Morgens vor der Klasse: «Letzte Nacht 
hatte ich den idiotischsten Traum, den ich 
je gehabt habe. Ich träumte, ich sei Papst 
geworden.» Ist das ein typischer Priester-
Traum? 
Also, ich hatte diesen Traum noch nie ... 

... und du hast auch keine Alpträume zu dei-
nem neuen Amt? 
Nein. Es gibt Leute, die sagen zu mir: «Dieses Amt ist 
nur schwer.» Ich sehe das nicht so. Ich finde, es ist eine 
tolle Aufgabe, in der man viel gestalten kann. Zudem 

bin ich ja nicht allein. Es gibt eine Bistumsleitung. Da 
diskutieren wir die wichtigen Fragen. Aber natürlich 
wird es schwierige Momente geben. Wenn ich einen 
Entscheid mittragen muss, der mir eigentlich missfällt. 
Oder wenn ich einen Entscheid nicht so erklären kann, 
wie ich es gerne möchte, weil ich nicht alles sagen 
darf. Aber solche Momente erleben auch andere. Poli-
tikerinnen und Politiker zum Beispiel. 

Momente, in denen man sich einsam fühlt… 
Solche wird es geben. Da mache ich mir nichts vor. 
Wichtig ist einfach, dass mich das Amt nicht defor-
miert. Ich habe drum zu meinen Freundinnen und 
Freunden gesagt: Sagt mir unbedingt, wenn ich 
komisch werde. Wenn ich irgendeinen Tick entwickle 
und ihr findet: «Also jetzt spinnt er …» 

Die Erwartungen an dich sind hoch – und 
kommen von allen Seiten. Wie gehst du 
damit um? 
Ganz neu ist das nicht für mich. Auch als Dompfarrer 
ist man mit Erwartungen konfrontiert. Aber klar, ich 
kann jetzt mehr entscheiden und verstehe, wenn die 
Leute zu mir sagen: Du hast jetzt die Position, es anders 
zu machen. Zum Beispiel die Rolle der Frau neu zu 
gestalten. Das ist ein wichtiges Thema. Wenn man 
dabei allein auf die Frage des Frauenpriestertums 
fokussiert, macht man sich allerdings unglücklich. Weil 
die Entscheidung hier nicht bei uns liegt, auch nicht 
bei der Schweizer Bischofskonferenz. Wir müssen in 
dieser Frage unbedingt alles ausschöpfen, was in 
unserer Kompetenz liegt: Frauenförderung, Frauen in 
Leitungs- und Entscheidungspositionen. Da haben 
wir noch viel Luft nach oben. 

Und wenn ich trotzdem eine Antwort 
möchte auf die Frage: Was findet Bischof 
Beat zur Frauenordination? 
Dann antworte ich: Die theologische Argumentation 
gegen die Frauenordination ist schwach. Sie «verhe-
bed» für mich nicht. Aber mir ist klar, dass das kulturell 
eine immense Umwälzung bedeuten würde. Das wurde 
mir am Babybischof-Kurs drastisch bewusst. 

Babybischof-Kurs? 
Das ist ein Kurs für alle neuen Bischöfe. Die werden 
nach Rom eingeladen. 200 neue Bischöfe aus der 

39 

Wendepunkte 5 

38 

Bischof Beat 



ganzen Welt. Ich fand’s spannend. Und irgendwann 
ging mir auf: Ich bin nun seit Tagen nur von Männern 
umgeben, von früh bis spät. Alle Bischöfe: Männer. 
Alle Referenten: Männer. Unsere Betreuer im Haus, in 
dem wir untergebracht waren: alles Männer – nämlich 
Priester, die sonst in diesem Kolleg wohnen und jetzt 
für uns den Hausdienst machten. Eine reine Männer-
welt. 

Die Diversität, die dir so wichtig ist, ist also 
noch ausbaufähig... 
Oh ja! Papst Franziskus hat erstmals eine Präfektin 
ernannt. Auf der politischen Ebene würde man sagen: 
eine Ministerin. Im Vatikan. Die erste Frau seit 2000 
Jahren. Die Ernennung ist jetzt 
schon eine Zeit her – und man übt 
im Vatikan noch immer am Umgang 
mit der Situation. Inzwischen ist 
zusätzlich ein Propräfekt ernannt 
worden. Die Präfektin hat also einen 
Mann zur Seite gestellt bekommen. 
Man traut der Präfektin das Amt 
nicht zu. Das zeigt, welch gewaltige 
Revolution das Frauenpriestertum 
wäre. Damit sind Ängste verbunden. 
Es gibt in der katholischen Kirche Männer, für die das 
Frauenpriestertum psychologisch total bedrohlich ist. 
Ich glaube, dass die Argumente gegen die Frauenor-
dination viel mit diesen Ängsten zu tun haben. 

Es gibt ja noch mehr schwierige Themen: 
Sexualmoral, Umgang mit Homosexuellen 
und generell mit LGBTQI-Menschen, Wie-
derverheiratung von Geschiedenen – kannst 
du offen sagen, was du dazu denkst? 
Ich bin sehr froh um Papst Franziskus, der gesagt hat: 
«Es ist wichtig, dass man immer die Bedürfnisse des 
einzelnen Menschen im Auge hat – und auf diese 
Bedürfnisse seelsorgerlich eingeht.» Franziskus hat 
die Lehre der Kirche nicht markant geändert. Er hat 
ein paar Versuchsballone steigen lassen. Zum Bei-
spiel zur Segnung von Homosexuellen. Da hat er ein 
sehr, sehr vorsichtiges Schreiben herausgegeben. In 
Europa fand man das Papier lächerlich, weil es nur 
einen Minischritt macht. In Afrika und Asien stiess 
dagegen bereits dieser Minischritt auf totale Ableh-
nung. Ich gehöre als Bischof zum weltweiten Bischofs-

kollegium. Damit ist eine gewisse Loyalität verbunden. 
Es gibt Positionen, da kann ich mich nicht öffentlich 
dagegen äussern. Aber ich habe dann immer noch 
die Möglichkeit, einfach nichts zu sagen. Und ganz 
sicher lasse ich mir die Freiheit nicht nehmen, im kon-
kreten Fall das zu machen, was ich als Seelsorger 
richtig finde. Hier kann ich mich auf Papst Franziskus 
berufen. 

Ein bisschen kompliziert ist das Balancie-
ren zwischen abstrakter Lehre und konkre-
tem Alltag aber schon... 
Letztlich geht es immer um den Menschen – gerade 
auch in der Beziehung zu Gott. Ich glaube, dass es 

eine Beziehung gibt zwischen Gott 
und dem Menschen und dass der 
Mensch Erfüllung finden kann, wenn 
er die Dimension «Gott» mitbedenkt. 
In unserer Gesellschaft geht es stän-
dig ums Optimieren. Man muss 
immer noch besser und schöner und 
erfolgreicher werden. Das ist fast ein 
Dogma. Da kann die «andere» Bot-
schaft wahnsinnig entlastend sein: 
Schau, einer hat zu dir immer schon 

Ja gesagt. Egal, was du aus dir machst: Das Ja gilt. 
Wenn ich an dieses Ja glauben kann, nimmt das ex-
trem viel Stress weg. 

Du hast vor deiner Wahl in einem Interview 
gesagt, dein Lieblingsheiliger sei Don Bosco 
mit seinem Lebensmotto: «Fröhlich sein, 
Gutes tun und die Spatzen pfeifen lassen.» 
Auch dein Motto? 
Das «St. Galler Tagblatt» titelte über den Kommentar 
zu meiner Ernennung: «Bischof Beats Reform beginnt 
leise». Das hat mir sehr gefallen. Wer mich kennt, weiss, 
dass ich sicher nicht stehen bleiben werde. Ich gehe 
Themen an, auch schwierige. Aber ich bin keiner mit 
einer lauten Röhre. Ich sage jetzt etwas Persönliches: 
Meine Mutter war sehr streng mit mir in Bezug auf mei-
nen Weg. Sie war nicht so begeistert von der Priester-
Idee – umso eindringlicher mahnte sie mich: «Hinter 
dem, was du sagst, musst du stehen können. Das 
dürfen nicht einfach schöne Phrasen sein.» Das ist bei 
mir sehr tief drin. Darum sage ich manchmal lieber 
etwas weniger. 

«Das 
Frauenpriestertum 

wäre eine 
gewaltige 

Revolution. Damit 
sind Ängste 
verbunden.» 

KI und Religion – ein Widerspruch 
oder eine göttliche Fügung? 
Von Nina Yehia 

Spätestens seit dem Start von ChatGPT im Jahr 
2022 hat sich das Thema Künstliche Intelligenz mit 
hoher Geschwindigkeit von einer visionären 
Zukunftstechnologie zu einem festen Bestandteil 
unseres Alltags entwickelt. 
Für die einen ist die Technologie unverzichtbar, bei 
anderen weckt sie vor allem Skepsis. Ob in der 
Schule, der Medizin, der Verkehrsplanung oder bei 
der eigenen Urlaubsplanung – KI durchdringt zuneh-
mend verschiedenste Lebens- und Arbeitsbereiche. 
Ihr Einfluss auf die Gesellschaft ist dabei tiefgreifend. 
Fachleute gehen inzwischen davon aus, dass der 
wirtschaftliche und gesellschaftliche Wandel durch 
KI sogar grösser sein könnte als jener, den einst die 
Dampfmaschine auslöste. 
Seit der Vorstellung der verschiedenen KI-Systeme 
werden grundlegende Fragen neu verhandelt: Was 
bedeutet Intelligenz? Woran messen wir Mensch-
lichkeit? Und wie gestaltet sich das Zusammenle-
ben, wenn Maschinen beginnen, Aufgaben zu über-
nehmen, die bislang Menschen vorbehalten waren? 
Auch die Parallelen und Berührungspunkte zwischen 
Religion und Künstlicher Intelligenz stehen immer 
häufiger im Fokus – etwa die Frage, ob religiöse 
Predigerinnen bald von KI-Priestern oder von Robo-
ter-Nonnen ersetzt werden? 
Beth Singler, die Assistenzprofessorin für Digital 
Religions an der Universität Zürich, betont in einem 
Interview, dass der Umgang religiöser Gemeinschaf-
ten mit neuen Technologien üblicherweise ein kom-
plexer und langwieriger Prozess sei. Erstaunlich ist, 
dass dies bei KI nicht zutrifft. 
Ein möglicher Grund dafür ist die Coronapandemie. 
Als Gottesdienste über Nacht in digitale Räume ver-
legt werden mussten, entstanden neue Formen reli-
giöser Praxis – oft mit Technologien, in denen bereits 

KI-Elemente stecken. In den Zeitungen wird von 
katholischen KI-Priestern berichtet, die seltsame 
Antworten geben, oder von Roboter-Priester Min-
dar, der im 400 Jahre alten Kodaiji-Tempel in Kyoto 
seit 2019 Zeremonien leitet. Gleichzeitig wächst im 
App-Store das Angebot KI-basierter Anwendungen 
für Meditation, Gebete und seelsorgerische Beglei-
tung (zum Beispiel Calm, Headspace oder Gebets-
bots). Zwar bleiben KI-Priesterinnen und Roboter-
Mönche bisher Ausnahmen, doch sie sorgen welt-
weit für grosses Aufsehen. 
In der alltäglichen Praxis zeigt sich der Einfluss der 
Technologie viel pragmatischer: Pfarrpersonen nut-
zen ChatGPT zur Vorbereitung von Predigten, KI-
Tools unterstützen in der Seelsorge oder in der Ver-
mittlung religiöser Lehren. 
Eine häufig geäusserte Sorge im Zusammenhang 
mit KI ist der Verlust von Arbeitsplätzen. Gerade in 
religiösen Gemeinschaften, die zunehmend Schwie-
rigkeiten haben, ausreichend Priesterinnen und 
Priester zu finden, erscheint die technologische Ent-
wicklung jedoch fast wie eine göttliche Fügung. 
Könnten KI-Priester künftig unbesetzte Stellen fül-
len? Und wie würde sich dies auf die Gemeinschaft 
auswirken? 
Noch sind diese Fragen Gegenstand aktueller For-
schungen zu KI. Erste Ergebnisse zeigen, dass die 
Roboter-Priesterinnen weniger Vertrauen und Glaub-
würdigkeit geniessen als ihre menschlichen Pen-
dants. Gleichzeitig liest man vermehrt, dass sich 
Menschen in eine KI verlieben oder mit dieser eine 
Freundschaft pflegen. 
Vielleicht ist es also nur eine Frage der Zeit, bis sich 
diese Offenheit auch gegenüber KI-Priestern zeigt. Ob 
dies jedoch wünschenswert ist, bleibt eine gesellschaft-
liche Debatte, die gerade erst begonnen hat. 

41 

Künstliche Intelligenz 

40 

Wendepunkte 5 



Heiliger Bimbam 
Von Benjamin Tommer (Text) und Boris Müller (Foto) 

Stefan Mittl kann sich seine Faszination für Kirchen-
glocken auch nicht erklären. Fest steht: Schon im 
Kinderwagen äusserte er merkwürdige Laute, wenn 
ihn seine Mutter an läutenden Glocken vorbeischob. 
Die Begeisterung blieb: Als Zwölfjähriger gab er sein 
erstes Radio-Interview zum Thema Glockengeläut 
und es gab Zeiten, da «verchlöpfte» er sein ganzes 
Sackgeld für den Kauf von Musikkassetten oder 
Minidisks, auf die er Glockengeläut verschiedenster 
Kirchen bannte. Vielleicht, so geht die Legende zur 
Ursachenfrage in seiner Familie, sei er ein Kuckucks-
kind-Nachfahre eines katholischen Priesters. 
Stefan Mittl und die Kirchenglocken – das ist eine 
facettenreiche Geschichte. 
Jahrelang begleitete er in seiner Freizeit Aufnahme-
Equipen von Radio DRS mit deren Studer-Revox-
Aufnahmegerät. Um den Autolärm fernzuhalten, liess 
man damals für die Zeit der Geläute-Aufzeichnung 
ganze Strassen sperren. Und teilweise versuchte 
man sogar, auf den Flugplan des Flughafens einzu-
wirken. Seit den 1980er-Jahren hat er so die Mehr-
zahl der Kirchenglocken der Deutschschweiz ein-
gefangen. Zu hören waren die Klänge jahrelang in 
«Glocken der Heimat» auf Radio SRF. Heute nimmt 
der 55-Jährige fast nicht mehr auf, er hört lieber live. 
Beruflich ist Mittl unterdessen Leiter Abstimmungen 

und Wahlen der Stadt Zürich. Und Glockenexperte. 
Der Begriff gefällt ihm allerdings nicht, «Experte» sei 
ein inflationär verwendeter Begriff. Er sei Autodidakt 
und gewiss ein Mensch mit viel Erfahrungswissen 
rund um Kirchenglocken. Seine Wahrnehmung sei 
aber ganz und gar subjektiv. Wenn er beschreiben 
soll, was für ihn ein tolles Geläut ausmacht, gerät er 
ins Schwärmen: Sonor soll es sein, aber nicht auf-
dringlich. Die Tonfolge gefällt ihm umso besser, je 
schräger sie ist. Und andernfalls immerhin keine 
reinharmonischen, sondern vielmehr melodische 
Tonfolgen. Vor allem aber bitte nicht schrill und 
schroff. Die Klangentfaltung muss schön, das Geläut 
nicht störend sein, sondern im Idealfall belebend 
und ausgefüllt. 
Kirchenglocken prägen den Klang der Schweiz seit 
vielen Jahrhunderten. Manche Glocken schlagen 
unverändert seit 700 Jahren. Die Zahl der Glocken 
im Land schätzt Mittl auf 20 000. Die Rechnung 
dahinter: Rund 5000 Kirchen à durchschnittlich 4 
Glocken, profane Schulhausglocken nicht einge-
rechnet. Das schwerste Exemplar im Land wiegt 
mehr als 10 Tonnen. Mit 6,22 Tonnen die schwerste 
Glocke des Kantons hängt in der Pauluskirche in 
Zürich-Unterstrass, gegossen 1933 in der Glocken-
giesserei Rüetschi AG in Aarau. Mittl kennt sich auch 

43 

Wendepunkte 5 

42 

Kirchenglocken 

Stefan Mittl vor den 
Glocken der Kirche

 St. Theresia in Zürich. 



mit Glockenguss aus. Er ist Co-Autor des Buches 
«Glocken für die Ewigkeit» über die genannte Gies-
serei. Technisch betrachtet sind die Kirchenglocken 
seit dem 13. Jahrhundert erfunden. Sie bestehen 
seit damals grossmehrheitlich aus einer Legierung 
mit 79 Prozent Kupfer und 21 Prozent Zinn. Die Klang-
farbe wird primär durch die Rippe bestimmt, also 
die Form des Glockenkörpers im Profil. Gestimmt 
werden kann sie durch Schleifen, aber eigentlich nur 
in eine Richtung: tiefer. 
Mitte des 20. Jahrhunderts erlebte die Schweiz ein 
eigentliches Kirchenglocken-Wettrüsten. «Es war 
ein Fernduell zwischen Katholiken und Reformierten 
über die Kirchtürme», erzählt Mittl. 
Der simple Massstab: Wer hat den 
grösseren Turm, die schwereren, 
die tontieferen und bevorzugt auch 
gleich noch lauteren Glocken? Die-
sem Wettlauf fielen viele Dachrei-
ter-Glockentürmchen auf Kirchen-
schiffen zum Opfer. Die kleinen 
Türme konnten keine beeindru-
ckenden Glocken tragen. Seit den 
Kirchen aber die Mitglieder abhan-
denkommen und sich immer mehr Menschen durch 
Lärm geplagt fühlen, ist das Glocken-Wettrüsten 
vorbei. 
Die ursprüngliche Bedeutung des Kirchengeläuts 
war die des Rufens – zum Gebet, vom Feld, zum 
Gottesdienst. Jetzt, wo alle eine Uhr am Handgelenk 
oder als Mobiltelefon mit sich herumtragen, ist der 
einstige Zweck verloren. «Nüchtern betrachtet 
braucht heute niemand mehr den Stundenschlag 
vom Kirchturm», stellt Mittl bedauernd fest. 
Mittl selbst ist nicht eigentlich religiös, schätzt aber 
die diakonische und damit gesellschaftliche Arbeit 
der Kirchen. Er wurde katholisch geboren, nach dem 
frühen Tod des Vaters konvertierte die Familie zum 
Protestantismus. Heute bezeichnet sich Mittl über-
zeugt als «protestholisch».   
Für ihn ist das Geläut der Kirchen eine bereichernde 
Begleitung durch den Tag. Es ruft in Erinnerung, dass 
es noch eine Kirche gibt, die im Namen der Gemein-
schaft hoffentlich Gutes tut. 
Kirchenglocken mögen die Herzen mancher erfreuen 
– für andere sind sie blosser Quell von Ärger. Mittl 

kennt die Diskussion. Er war jahrelang als, pardon, 
Experte auf Podien zu Kirchengeläut zu Gast. Der 
Streit begann in den 1970er-Jahren. Die Leute merk-
ten damals, dass man selbst gegen Autoritäten wie 
die Kirche aufbegehren konnte, und begannen zu 
maulen. 
Mittl versteht die Kritik teilweise; namentlich schril-
les, zu lautes und monotones Geläut könne am Nerv 
zehren, findet er. Oft gehe es beim Streit um Kirchen-
glocken aber um anderes: um die negativen Folgen 
von Verdichtung. Mit wachsender Bevölkerung sei 
zunehmend näher an die Kirchen heran gebaut wor-
den. Mit den genannten Folgen. Der Zank ums Glo-

ckengeläut ist nach Ansicht von 
Mittl aber am Abflachen. Viele 
Gemeinden gehen das Problem 
heute aktiv an. Durch einfache 
Massnahmen wie optimierte Klöp-
pel oder Holzjalousien liessen sich 
unangenehme Begleitwirkungen 
von Kirchenglocken dämpfen. 
Das hat Mittl auch selbst heraus-
gefunden – in seiner Garage in Bir-
mensdorf. Er, der wie sein Vater 

gern Handwerker geworden wäre, dazu aber nicht 
das nötige Geschick erbte, tüftelt dort zuweilen an 
Glockenklängen herum. Er hat drei eigene Glocken, 
die ihm auch zum Experimentieren dienen; die 
schwerste wiegt 300 Kilogramm. Die bringt er auch 
bei besonderen Ereignissen zum Schwingen. Lange 
Jahre tat er das, wenn zum Beispiel Roger Federer 
einen grossen Sieg zu feiern hatte. Oder er weist mit 
einem Geläut auf den Tod von bedeutenden Zeitge-
nossen hin, zuletzt bei alt Ständerätin Vreni Spoerry. 
Dieser Spleen ist in seinem Wohnquartier bekannt, 
weshalb er damit gemäss eigener Aussage auf viel 
Verständnis und Wohlwollen stösst. 
Wie geht es weiter mit dem Glockengeläut? «Unsere 
Kirchenglocken werden auch in 50 Jahren noch läu-
ten», gibt sich Mittl überzeugt, dann aber wohl mit 
nochmals reduzierter religiöser Bedeutung. 
Verschiedene Kirchgemeinden haben die Bevölke-
rung schon gefragt, was sie vom Glockengeläut hält. 
Das Resultat war immer dasselbe: Die klare Mehr-
heit will sie läuten hören – zur grossen Freude von 
Stefan Mittl.    

Jetzt, wo alle ein 
Mobiltelefon mit 

sich herumtragen, 
ist der einstige 

Zweck des 
Kirchengeläuts 

verloren. 

Gott und die Welt 
14 (mehr oder weniger) spirituelle Songs 

Von Andrea Bleicher 

45 44 

Wendepunkte 5 Tipps 

One of us 
Joan Osborne 

Way down in 
the hole 
Tom Waits 

My sweet lord 
George 
Harrison 

Spirit in the sky 
Norman 
Greenbaum 

God is a woman 
Ariana Grande 

We pray 
Coldplay 

Judas 
Lady Gaga 

Hallelujah 
Leonard Cohen 

Dios es un stalker 
Rosalía 

Personal Jesus 
Depeche Mode 

Gott steh mir bei 
Adel Tawil 

Take me to church 
Hozier 

Beten 
Die Toten Hosen 

Kyrie 
Mr. Mister 

Die Playliste 

https://open.spotify.com/playlist/0NA6D161JtQ65Rvnf9balq


Brücken bauen 
Von Thomas Gerber, Fachstelle Brückenbauer, Präventionsabteilung, Kantonspolizei Zürich 

Seit 2008 gibt es bei der Kantonspolizei Zürich ein 
Team mit einem besonderen Auftrag: Brücken bauen. 
Polizistinnen und Polizisten aus verschiedenen Abtei-
lungen fördern im Nebenamt das Verständnis zwi-
schen Polizei und ausländischer Bevölkerung. Was 
das Ausländer- und Integrationsgesetz (AIG) in Arti-
kel 53 und 57 fordert – «Bestrebungen unterstützen, 
die das Zusammenleben erleichtern» – setzen sie in 
die Praxis um. 
Das Team verfolgt zwei Ziele: Menschen mit Migra-
tionshintergrund sollen die Aufgaben und Anliegen 
der Polizei besser verstehen. Gleichzeitig vermittelt 
es den Kolleginnen und Kollegen 
Wissen über Kulturen und Bräuche 
– interkulturelle Kompetenz, die im 
Alltag oft entscheidend ist. 
Der Tag einer Brückenbauerin 
beginnt meist am regulären Arbeits-
platz: im Polizei- und Justizzentrum 
PJZ oder auf einem Polizeiposten im Kanton. Brü-
ckenbauerin ist sie nebenbei – ihre Hauptaufgabe 
bleibt davon getrennt. Heute startet sie später, denn 
ihr Einsatz dauert bis in den Abend. 
Auf ihrem Schreibtisch stapeln sich Unterlagen: eine 
PowerPoint-Präsentation mit Ton, Präventionsma-
terial, sogar ein Beamer, den sie selbst mitbringt. 
Am Nachmittag hält sie in einer Integrationsklasse 
den Vortrag «Die Polizei». Eingeladen hat eine NGO. 

Rund 15 Erwachsene mit Asylhintergrund, Sprach-
niveau A2, nehmen teil. Die Polizistin erklärt kompli-
zierte Begriffe wie «gesetzmässig» oder «verhältnis-
mässig» mit einfachen Beispielen. Die Teilnehmen-
den üben eine Personenkontrolle, lernen, wann und 
wie sie die Polizei kontaktieren können. Und schöp-
fen Vertrauen. 
Mitten in der Vorbereitung lächelt sie. «Das ist mit-
unter das Sinnvollste, was ich je gemacht habe», 
sagte kürzlich eine Kollegin aus dem Team. 
Am Freitag steht ein anderer Termin an: ein Treffen 
mit dem Vorstand einer Religionsgemeinschaft. Den 

Besuch hat die Brückenbauerin vor 
drei Wochen telefonisch arrangiert. 
Ein Vorstandsmitglied ist neu im 
Amt, und die Gemeinschaft hat 
endlich eine eigene religiöse 
Betreuungsperson gefunden. Diese 
beiden Schlüsselpersonen will die 

Brückenbauerin kennenlernen,  ein Vertreter der 
lokalen Polizei begleitet sie.  Hier tut sie, was ihr 
Name verspricht: Sie bringt Menschen zusammen, 
baut Brücken. Interkulturelle Netzwerkpflege nennt 
das Team diese Arbeit. 
Im Gegensatz zum Vortrag bei der NGO, bei dem 
die Polizistin die Teilnehmenden wohl nur einmal 
sieht, ist die Arbeit mit der Religionsgemeinschaft 
langfristig. Die Brückenbauerin kennt den Vorstand 

seit Jahren, hat die Höhen und Tiefen der Vereini-
gung miterlebt. Sie weiss, wie die Gemeinschaft 
angefeindet wurde, und zeigte ihr, wie sie strafrecht-
lich korrekt reagieren konnte. Vor zwei Jahren ver-
brachte sie einen Abend mit Jugendlichen des Ver-
eins. Es ging um Präventionsthemen: Sie ermutigte 
die Teilnehmenden, Cybermobbing nicht hinzuneh-
men, und sprach über Sicherheit in der digitalen und 
analogen Welt. Der Anlass fand in den Räumen der 
Religionsgemeinschaft statt, doch die Themen reich-
ten weit über deren Grenzen hinaus. 
Vielleicht ist der Verein bereit, bald mit ihr einen 
Anlass zum Thema «Gemeinsam gegen Hass» zu 
organisieren? 
Diese Idee bespricht sie mit einem Teamkollegen. 
Er kommt gerade aus der Polizeischule zurück, wo 
er eine Doppellektion über interkulturelle Kompetenz 
gehalten hat. Der Ansatz: Brückenbauerinnen und 
Brückenbauer befähigen die Aspirantinnen und Aspi-
ranten, kultursensibel zu handeln. Erfolgreiches Com-
munity Policing erfordert Fingerspitzengefühl, um 
polizeiliche Aufgaben in einem multikulturellen Umfeld 
zu meistern. Rund 16 Polizistinnen und Polizisten 
engagieren sich bei der Kantonspolizei Zürich als 
Brückenbauer. Weitere arbeiten bei den Stadtpoli-
zeien Winterthur und Zürich. Sie sind vernetzt, auch 
mit ähnlichen Stellen in der ganzen Schweiz. 
Trotz der Herausforderung, Zeitfenster im Tagesge-
schäft freizuschaufeln und verschiedene Rollen zu 
vereinen, macht die Brückenbauerin ihre Arbeit gerne 
– und mit Stolz. Sie trägt dazu bei, die Zusammen-
arbeit mit den Religionsgemeinschaften seitens der 
Polizei zu stärken. Und: Das Brückenbauerteam freut 
sich auch auf die Kooperation mit der neuen kanto-
nalen Fachstelle Religion. 

«Das ist das   
Sinnvollste, was 
ich je gemacht 

habe.» 

46 

Prävention 

47 

Wendepunkte 5 



Die Inselhofkappelle der Evangelisch Methodistischen Kirchgemeinde Zelthof in 
Zürich ist heute das Restaurant «Blinde Kuh». 

Eines wird zur Schule, eines   
zum Restaurant, eines war eine Bibliothek 

und eines beherbergt das Parlament:   
Gotteshäuser und ihre neue Nutzung.       

Die   
Verwandlung 

Fo
to

s:
 B

au
ge

sc
hi

ch
tli

ch
es

 A
rc

hi
v 

/ A
la

m
y 

49 

Wendepunkte 5 

48 

Umnutzungen 



Die Kirchen verlieren immer mehr Mitglieder. Eine der Folgen: Künftig 
werden wohl viele Gotteshäuser und Kapellen zweckentfremdet wer-
den müssen. Was macht man mit diesen besonderen Immobilien? 
Gefängnisse, Bordelle und Kirchen hätten eins gemeinsam, erklärte 
der französische Philosoph Michel Foucault einst: Sie seien «Hetero-

-
-

topien», Räume, denen das Anderssein in einer sonst durchfunktiona
lisierten Welt gemeinsam sei. Aber mindestens eine dieser Heteroto
pien hat an Zuspruch verloren: In Ermangelung von Gläubigen leeren 
sich die Sakralräume. Doch statt die kirchlichen Baubestände stillste-
hen zu lassen, suchen die Kirchengemeinden nach Lösungen. Alter-
nativen sind gefragt. So wurde aus der Inselhofkapelle im Zürcher See-
feld das Restaurant «Blinde Kuh», in der Bullingerkirche tagen die Zür-
cher Parlamente, in Winterthur machte man die Kirche Rosenberg zu 
einem Covid-Impfzentrum, in der reformierten Kirche Wipkingen wer-
den künftig Schülerinnen und Schüler betreut. Eine Datenbank der Uni-
versität Bern zählt landesweit 228 Kirchen, Kapellen und Klöster, die 
seit 1990 umgenutzt wurden, 31 davon im Kanton Zürich. 
«Profanisierung» nennt sich die weltliche Nutzung von Sakralbauten.      
Nicht immer ist man sich dabei einig, was sich schickt und was nicht. 
«Gelungen ist eine Umwidmung dann, wenn viele Leute etwas davon 
haben», sagt Professorin Stefanie Lieb, die zur Umnutzung von Kir-
chengebäuden forscht. Reiner Kommerz passe nicht. «Kirchen sind 
keine Wegwerfarchitektur.» 
Wie viele Neuauflagen ein Gotteshaus haben kann, zeigt ein prominen-
tes Beispiel mitten in Zürich: Die Wasserkirche wurde nach der Refor-
mation leergeräumt, diente dann als Markthalle, öffentliche Bibliothek 
und zur Lagerung von Trockenfrüchten. Heute ist die «Alleskönnerin», 
wie eine Publikation der reformierten Kirche Zürichs sie nannte, ein 
Kulturort, an dem Lesungen, Konzerte, Ausstellungen und zur Street-
parade auch Raver-Gottesdienste stattfinden. 

Von Andrea Bleicher 

Die Bullingerkirche ist zum Rathausprovisorium umgebaut worden und beherbergt 
die Parlamente der Stadt und des Kantons Zürich. Fo

to
s:

 B
au

ge
sc

hi
ch

tli
ch

es
 A

rc
hi

v 
M

au
ric

e 
G

rü
ni

g,
 J

ul
ie

t H
al

le
r 

51 

Wendepunkte 5 

50 

Umnutzung 



Fo
to

s:
 S

ta
dt

 Z
ür

ic
h 

A
m

t f
ür

 H
oc

hb
au

te
n,

 B
au

ge
sc

hi
ch

tli
ch

es
 A

rc
hi

v 
Je

an
 G

ut
, M

ic
ha

el
 W

ol
ge

ns
in

ge
r

V
is

ua
lis

ie
ru

ng
: (

c)
 N

ig
ht

nu
rs

e 
Im

ag
es

 A
G

 

Die reformierte Kirche Wipkingen wird ab 2026 für die Betreuung von 
Schülerinnen und Schülern umgenutzt. 

Die Wasserkirche in Zürich wurde schon 1634 zur öffentlichen Bibliothek. Heute finden Kunstprojekte in 
der Kirche ein Zuhause, wie etwa die Lichtshow «Flow» des Kollektivs Projektil, die am 9. Januar beginnt. 

53 

Wendepunkte 5 

52 

Umnutzung 



Die Seelsorge auf 
dem Prüfstand 
Von Jérôme Endrass, Rahel Bader und Astrid Rossegger 

Vor zehn Jahren erschütterte ein schwerwiegender 
sexueller Missbrauchsskandal Frankreich. Die katho-
lische Kirche hatte einen Pädophilen über Jahre hin-
weg gedeckt. Staatliche und kirchliche Organe hat-
ten auf der ganzen Linie versagt. Bekannt wurde der 
Skandal erst aufgrund einer Bürgerbewegung. «La 
Parole Libéréé» trat 2015 in Erscheinung und vertrat 
Dutzende Opfer sexueller Übergriffe. Die Opfer ver-
einte, dass sie alle Übergriffe von ein und demselben 
Priester erlebt hatten: Bernard Preynat. 
Preynat leitete als katholischer Priester in den 1970er-
und 1980er-Jahren Pfadfinderlager. Er galt als 
umgänglicher, engagierter und erfolgreicher Jugend-
seelsorger. Die von ihm organisierten Lager waren 
sehr beliebt; das Zelten in der Natur, die Lagerfeu-
erromantik und die gemeinsamen Aktivitäten im 
Freien stiessen bei Eltern und Kindern auf Begeis-
terung. Was weder Eltern noch Kinder wussten: Prey-
nat war pädophil. Das gestand er Jahre nach seinen 
Übergriffen gegenüber gewissen Opfern ein – wobei 
er dabei die Auswirkungen seiner Taten gleich wie-
der herunterspielte. Aber Preynat war nicht nur pädo-
phil, er wies auch ein sehr starkes sexuelles Verlan-
gen auf. Es sind zwar keine genauen Zahlen bekannt, 
aber Schätzungen gehen davon aus, dass Tausende 
Minderjährige Opfer der sexuellen Übergriffe von 
Preynat wurden. 
In den 1970er- und 80er-Jahren war das Thema des 
sexuellen Missbrauchs sehr selten Gegenstand des 

öffentlichen Diskurses. In der Öffentlichkeit war weder 
die Häufigkeit der Übergriffe bekannt, noch bestand 
Einigkeit darüber, was genau ein Übergriff war oder 
in welchen Situationen sich Übergriffe typischer-
weise ereigneten. Vergewaltigung in der Ehe war 
damals noch nicht als solche anerkannt und auch 
nicht strafbar. Zeitzeugnisse wie zum Beispiel die 
Aufzeichnungen von Daniel Cohn-Bendit, dem als 
«roter Dany» bekannten Anführer der 68er-Studen-
tenbewegung in Paris, weisen auf einen arg «locke-
ren» Umgang mit kindlicher Sexualität hin. Es war 
auch die Epoche, in welcher es Bestrebungen in 
progressiven Kreisen gab, die Pädosexualität zu ent-
kriminalisieren. Sexuelle Beziehungen zwischen 
Erwachsenen und Kindern sollten straffrei bleiben. 
Neben der aus heutiger Sicht stark verharmlosen-
den Betrachtung pädophiler Neigungen bestand 
auch eine deutlich ausgeprägte Arglosigkeit gegen-
über dem Phänomen des sexuellen Missbrauchs 
durch Autoritäts- und Bezugspersonen. Viele Eltern 
konnten oder wollten sich gar nicht ausmalen, dass 
Gefahr von Betreuungspersonen drohte, denen sie 
ihre Kinder anvertrauten. Und die Kinder, die merk-
ten, dass etwas nicht stimmte, hatten weder Worte 
noch Ansprechpersonen, um ihrer Ohnmacht und 
Verzweiflung Ausdruck zu verleihen. So blieb vieles 
unausgesprochen, unentdeckt. Einige Opfer konn-
ten sich mit der Ohnmacht knapp arrangieren, bei 
vielen hinterliessen die Missbrauchserfahrungen 

Verletzungen, die mit jahrelangem oder lebenslan-
gem Leiden einhergingen. 
In den 1990er-Jahren wurde das Thema des sexuel-
len Missbrauchs häufiger in öffentlichen Debatten 
thematisiert. Wissenschaftliche Untersuchungen 
zeigten auf, dass es deutlich öfter zu Missbräuchen 
kam als von vielen vermutet: Zirka jedes fünfte Mäd-
chen und jeder sechste Junge waren vermutlich vor 
dem vollendeten 18. Lebensjahr Opfer von sexueller 
Gewalt geworden. Es wurde deutlich, dass sexueller 
Missbrauch ein Thema ist, das eine eingehendere 
Auseinandersetzung erfordert. Untersuchungen und 
Bekenntnisse von Betroffenen führten vor Augen, 
dass viel zu häufig weggeschaut 
worden war, dass Meldungen nicht 
ernst genommen wurden und 
selbst dort, wo reagiert wurde, die 
Auswirkungen für die Täter meist 
äusserst moderat waren. 
Zu Beginn des Millenniums 
erschütterte dann eine grosse 
Untersuchung die US-amerikani-
sche Öffentlichkeit. Eine Recherche von Investiga-
tivjournalisten der «Spotlight-Gruppe» des Boston 
Globe zeigte einen Missbrauchsskandal auf, der ein 
Strickmuster aufwies, das sich leider als typisch 
erweisen sollte. Priester missbrauchten Minderjäh-
rige; diese konnten sich niemandem anvertrauen. 
Wenn sie es taten, glaubte man ihnen nicht. Wenn 
die Taten so offensichtlich waren, dass man die 
Augen davor nicht mehr verschliessen konnte, wur-
den die Täter versetzt oder in Therapie geschickt. 
In der Regel blieb der Missbrauch weitgehend fol-
gen- und straflos. Viele Täter wurden rückfällig. Für 
viele Opfer war gerade dieser Umstand ein Schlag 
ins Gesicht: Unzählige Übergriffe im kirchlichen 
Kontext wurden von Personen verübt, die inner-
kirchlich als Missbrauchstäter bekannt waren. Taten, 
die man hätte leicht verhindern können – hätte man 
nur gehandelt. 

Auf den Missbrauchsskandal in den USA folgten 
viele weitere. Eine 2023 publizierte Pilotuntersuchung 
über sexuellen Missbrauch in der katholischen Kir-
che in der Schweiz zeigte auf, dass unser Land in 
den letzten Jahrzehnten in vergleichbarem Umfang 
von sexuellem Missbrauch betroffen war wie andere 
Länder. Verantwortliche der katholischen Kirche 
äusserten ihr Bedauern und beteuerten, dass viel 
unternommen werde, um dem Missbrauch in den 
eigenen Reihen Einhalt zu gebieten. Tatsächlich gab 
es in den letzten zwei Jahrzehnten mehrere Anläufe, 
um das Problem in den Griff zu bekommen. Kritiker 
monierten allerdings, dass zu wenig und zu spät 

gehandelt wurde. Zudem seien die 
getroffenen Massnahmen zu wenig 
verbindlich. 
Ausgehend von diesen Entwick-
lungen wurde im Kanton Zürich auf 
Initiative der JI eine Arbeitsgruppe 
ins Leben gerufen, die sich zum 
Ziel gesetzt hatte, ein Selektions-
verfahren für Seelsorgende zu kon-

zipieren. Aus Sicht der Kirche als Organisation und 
natürlich auch ihrer Mitglieder ging es darum, mög-
liche Intensivtäter gar nicht erst einzustellen. Aus 
diesem Grund brauchte es ein Selektionsverfahren, 
das unter anderem darauf ausgerichtet war, foren-
sische Extremdispositionen frühzeitig zu erkennen. 
Verschiedene Arbeitgeber sind an forensisch aus-
gerichteten Selektionsverfahren interessiert. Zum 
Beispiel Banken, wenn es darum geht, Personen 
für besonders vertrauensvolle Positionen in der IT 
zu rekrutieren, oder Nachrichtendienste, wenn Ana-
lysten gesucht werden, die zu Geheimnisträgern 
werden sollten. In der Schweizer Armee wurde für 
das Kommando Spezialkräfte ein Selektionsverfah-
ren entwickelt, das es ermöglichen sollte, Opera-
teure für Spezialkräfte zu rekrutieren, denen beden-
kenlos Zugang zu Waffen- und Informationstechno-
logie gewährt werden konnte. Das forensische Selek-

In der Regel blieb 
der Missbrauch 

weitgehend 
folgen- und 

straflos. 

54 

Selektionsverfahren 

55 

Wendepunkte 5 



tionsverfahren des Kommandos Spezialkräfte gilt 
als Erfolgsmodell und konnte somit als Blaupause 
für die Rekrutierung von Seelsorgenden in der katho-
lischen Kirche dienen. Mit der forensischen Betrach-
tungsweise sollte sichergestellt werden, dass nie-
mand mit einer forensisch relevanten Disposition 
– zum Beispiel mit Gewaltvorbelastung oder Vor-
strafen – als Seelsorgerin oder Seelsorger angestellt 
wird. 
Studien zum sexuellen Missbrauch in der katholi-
schen Kirche zeigen, dass weniger als 5 Prozent 
der Priester zu Tätern wurden. Dies bedeutet aller-
dings nicht, dass 5 Prozent der kandidierenden Seel-
sorgenden pädophil sein könnten. Dies aus folgen-
den Gründen: Die bisher bekannten Taten erfolgten 
mehrheitlich vor den 1990er-Jahren – seitdem wur-
den deutlich weniger Taten regis-
triert. Es ist davon auszugehen, 
dass ein relevanter Anteil der Täter 
nicht pädophil war, sondern 
Abhängige missbrauchte, weil sie 
in der damaligen Zeit keine andere 
Möglichkeit hatten, ihre sexuellen 
Bedürfnisse auszuleben. Ausser-
dem zeigt sich, dass ein Grossteil 
der Bewerbenden für die Seelsorge weiblich ist. 
Frauen haben allerdings bei den Missbrauchsskan-
dalen eine untergeordnete Rolle gespielt, sodass 
angenommen werden kann, dass deutlich weniger 
als 5 Prozent der Kandidierenden eine pädophile 
Präferenz haben. 
Obwohl das ursprüngliche Ziel des Selektionsver-
fahrens darin bestand, zu verhindern, dass Perso-
nen mit einem forensisch auffälligen Profil eingestellt 
werden, wurde zunehmend der Ruf laut, im selben 
Verfahren auch die Eignung im positiven Sinn zu 
prüfen. Denn bei einer forensischen Abklärung wird 
lediglich darauf geschaut, ob jemand auffällige Merk-
male mit sich bringt, die das Risiko einer Straftat 
erhöhen. Wenn jemand als forensisch unauffällig gilt, 

bedeutet das allerdings noch lange nicht, dass diese 
Person auch dafür geeignet ist, eine ihr zugedachte 
Position zu übernehmen.   
Für die Arbeit in der Seelsorge braucht es weit mehr, 
als nur nicht-destruktiv zu sein. Was es allerdings 
wirklich braucht, wurde bislang noch nicht psycho-
logisch «übersetzt». In der Umsetzung eines psy-
chologischen Anforderungsprofils lag denn auch der 
Kern der Entwicklung des neuen Selektionsverfah-
rens. Ein solches Profil ist die Voraussetzung, damit 
sich mit standardisierten, evidenzbasierten Metho-
den feststellen lässt, ob eine kandidierende Person 
tatsächlich für die anspruchsvolle Aufgabe in der 
Seelsorge qualifiziert ist. 
Die Rekrutierung von Seelsorgerinnen und Seelsor-
gern für die katholische Kirche erfolgt heute in meh-

reren Stufen. In einem ersten Schritt 
werden mithilfe psychometrischer 
Verfahren die Grundlagen für die 
weiteren diagnostischen Abklä-
rungsschritte gelegt. In einem 
nächsten Schritt wird im Rahmen 
der forensischen Untersuchung 
festgestellt, ob forensisch relevante 
Risikomerkmale vorliegen. In einem 

dritten Schritt wird schliesslich überprüft, inwieweit 
die Kompetenzen der kandidierenden Person mit 
dem Anforderungsprofil übereinstimmen. Die daraus 
resultierenden Berichte liefern die Grundlage, ob 
eine Person in der Seelsorge eingesetzt werden soll 
oder nicht. 
Das neue Selektionsverfahren unterstützt kirchliche 
und staatliche Verantwortungsträger bei der Perso-
nalselektion. Doch hätte damit ein Fall Preynat ver-
hindert werden können? Preynat gab freimütig zu, 
pädophil zu sein. Er tat dies sowohl, als er von sei-
nen Opfern konfrontiert wurde, als auch in anderen 
Kontexten. Seine Auffälligkeit war so prägnant, dass 
er mit einem solchen Selektionsverfahren wohl gar 
nie als Priester angestellt worden wäre. 

Studien zeigen, 
dass weniger   
als 5 Prozent   
der Priester   

zu Tätern wurden. 

56 

Selektionsverfahren 


	Wendepunkte 5 - Thema Religion 
	Das kannst du glauben 
	Inhalt 
	Impressum 
	Herausgeber 
	Redaktion und Gestaltung 
	Erscheinungdatum 
	Druck 

	FC Religionen 
	Wenn der Imam mit dem Rabbi kickt 

	Zahlen & Fakten
	Nachgezählt 
	Religiöser Beistand im Gefängnis 
	Leben ohne Kirche 
	Das liebe Geld 
	Breslauer Schriften in Zürich 
	Rikon: Erstes tibetisches Kloster im Westen 


	Religion im Alltag 
	Sinnsuche auf der Yogamatte 

	Fachstelle Religion
	«Nur wenn man sich kennt, kann man über schwierige Themen sprechen» 
	Franzika, du engagierst dich seit Jahren in der katholischen Kirche. Wärst du gerne Pfarrerin geworden? 
	Du warst die erste katholische Synodalratspräsidentin. 
	Dein angestammter Beruf ist Hauswirtschaftslehrerin. 
	Womit denn? 
	Ab 1. Januar leitest du die neue Fachstelle Religion. Was wird sich ändern? 
	Welches sind die Anerkannten? 
	Da fehlen einige Religionsgemeinschaften. 
	Und wenn mal die Scientologen anklopfen? 
	Ohne Weiteres? 
	Was können Religionsgemeinschaften denn von der Fachstelle erwarten? 
	Das könnte aber schnell ausufern. 
	Kannst du dir vorstellen, dass der Kreis der fünf Anerkannten bei uns grösser wird? 
	Glaubst du? 
	Nun wären eigentlich die Muslime dran. 
	Aufgestellt für welche Aufgabe? 
	Hast du auf muslimischer Seite entsprechende Ansprechpartner? 
	Aber das wird in der Öffentlichkeit zu wenig geschätzt?
	Das klingt alles, als könntest du dir eine Anerkennung der Muslime vorstellen – aber möchtest einfach kein Volks-Nein riskieren. 
	Estimieren ist gut, aber die einen bekommen Kantonsbeiträge, die andern nicht. 
	Wie denn? 
	Und 2031, wenn die sechs Jahre vorbei sind? 
	Das hätte ja auch die Religionsdelegierte und Fachbereichsleiterin beschäftigen können. Wozu braucht es überhaupt eine neue Fachstelle? 
	Wird die Fachstelle bei den Religionsgemeinschaften gesellschaftliche Ansprüche einfordern? Etwa punkto Gleichberechtigung der Frau? 
	Siehst du dich umgekehrt als Anwältin der Religionsgemeinschaften gegenüber der Gesellschaft? Etwa wenn es um Minarett- oder Kopftuchverbot geht? 
	Den grössten Teil dieser Gesellschaft stellen die Konfessionslosen. Bist du für die nicht zuständig? 
	Klingt nach einer künftigen Zusammenarbeit. 


	Gemeindeamt 
	Andere Länder, andere Ehen 

	Religion im Kanton Zürich
	Erst Einheit, dann Vielfalt 
	Aufbruch und Wandel (1850 bis 1870)
	Erstarrung (1870 bis 1950)
	Aufbruch und Wandel (1950 bis heute)


	Justizvollzug 
	Mit Rat, Tat und einem Infomobil vor dem Gefängnis 

	Bischof Beat
	Wiedersehen mit dem Bischof 
	Beat, erinnerst du dich gerne zurück an unsere Gymi-Zeit? 
	Welche Erinnerungen sind die stärksten? 
	Wir – deine ehemaligen Klassenkolleginnen und -kollegen – haben uns sehr über deine Bischofswahl gefreut. Aber überrascht war niemand. Alle fanden: Dass der Grögli einmal Bischof wird – das war klar. War es das für dich auch? 
	Welche Krisen? 
	Was hast du als Dompfarrer gemacht? 
	... im Inserat habt ihr geschrieben, die Missbrauchsfälle verlangten einen «Kultur- und Strukturwandel» in der katholischen Kirche. Damit sich wirklich etwas ändere, müssten «die grundlegenden Mechanismen der Kirche angegangen werden», konkret: die Machtfrage, die Sexualmoral, das Priesterbild, die Rolle der Frauen sowie die Ausbildungs- und Personalpolitik. 
	Dieses Kirche-Sein-Wollen: Dem hast du dich ganz verpflichtet. Gab es ein Schlüsselerlebnis, das dich Priester werden liess? 
	Wie reagierten die Eltern? 
	Im Gymi hast du dann kein Geheimnis mehr aus deinem Priester-Wunsch gemacht. Das fanden wir anderen, die damals gerade damit beschäftigt waren, erste sexuelle Erfahrungen zu machen, ziemlich sonderbar. Gleichzeitig haben wir dich alle sehr gemocht. Du warst ein unglaublich feiner Kollege. Immer hilfsbereit, immer solidarisch, immer fröhlich. Wie war es für dich? 
	Aber wie war das ganz konkret? Zum Beispiel die Schulfeste – es wurde geflirtet, manche verschwanden zusammen. War das kein Stress? 
	Es gibt eine kleine Anekdote, die mir vielleicht auch deshalb in Erinnerung geblieben ist, weil du das Thema Sexualität in dieser Situation quasi demonstrativ zur Seite legtest – was sonst nicht deine Art war. Ich muss noch vorausschicken: Du warst das Super-Brain der Klasse. Niemand war auch nur annähernd so gut wie du. Immer hattest du Bestnoten. Bis zu dem Tag, an dem wir in der Biologie eine Prüfung zum Thema Verhütung hatten. Da schriebst du die vermutlich einzige ungenügende Note deiner gesamten Gymi-Zeit ... Was wir anderen natürlich sehr lustig fanden. 
	Ah, ja? 
	Als ich mich auf dieses Gespräch vorbereitete, holte ich unsere Maturazeitung vom Estrich … 
	… du schilderst darin in einem fiktiven Brief an den damals bereits verstorbenen Heinrich Böll, wie sehr dich dessen Buch «Ansichten eines Clowns» berührt habe – ganz besonders die Stellen, wo Böll «gegen gefühllose Menschen wettert». 
	In der Maturazeitung sammelten wir auch die besten Sprüche unserer Lehrerinnen und Lehrer. So sagte Pater Mauchle eines Morgens vor der Klasse: «Letzte Nacht hatte ich den idiotischsten Traum, den ich je gehabt habe. Ich träumte, ich sei Papst geworden.» Ist das ein typischer Priester-Traum? 
	... und du hast auch keine Alpträume zu deinem neuen Amt? 
	Momente, in denen man sich einsam fühlt… 
	Die Erwartungen an dich sind hoch – und kommen von allen Seiten. Wie gehst du damit um? 
	Und wenn ich trotzdem eine Antwort möchte auf die Frage: Was findet Bischof Beat zur Frauenordination? 
	Babybischof-Kurs? 
	Die Diversität, die dir so wichtig ist, ist also noch ausbaufähig... 
	Es gibt ja noch mehr schwierige Themen: Sexualmoral, Umgang mit Homosexuellen und generell mit L G B T Q I- Menschen, Wiederverheiratung von Geschiedenen – kannst du offen sagen, was du dazu denkst? 
	Ein bisschen kompliziert ist das Balancieren zwischen abstrakter Lehre und konkretem Alltag aber schon... 
	Du hast vor deiner Wahl in einem Interview gesagt, dein Lieblingsheiliger sei Don Bosco mit seinem Lebensmotto: «Fröhlich sein, Gutes tun und die Spatzen pfeifen lassen.» Auch dein Motto? 


	Künstliche Intelligenz 
	KI und Religion – ein Widerspruch oder eine göttliche Fügung? 

	Kirchenglocken 
	Heiliger Bimbam 

	Tipps 
	Gott und die Welt 

	Prävention 
	Brücken bauen 

	Umnutzungen
	Die Verwandlung 

	Umnutzung
	Selektionsverfahren 
	Die Seelsorge auf dem Prüfstand 





